Six Questions
A Propos Des Attributs Divins

Ecrit par
Sheikh ‘Arataat Ibn Hassan Al-Mohammadi

Introduction et traduction par

Abou Hammaad Sulaiman Dameus Al-Hayiti







,
w

Toute la louange appartient a Allah, nous le louons, nous demandons son aide, et nous cherchons refuge en

Allah contre le mal qui est en nous-mémes et contre les mauvaises conséquences de nos mauvaises actions, celui qu'AHah

guide, personne ne peut l’égarer et celui qu’AHah égare, personne ne peut le guider Je témoigne qu’il n’existe rien qui

mérite d etre adore GXCEptG Aﬂah Lut SCul et II I’l a aucun associé et JC temmgne qLIC Mohammad € est son GSCI&VG et

messager.

Ma;,,

%dwﬁ uuw{v,w,ywn,a 24T Sudll G 63

(O les croyants ! Préservez-vous d’Allah comme on doit s’en préserver. Et ne mourez qu'en étant musulman.)
[Aalou Tmraan : 3 : 102]

GMJ‘J\,SYB-JWW te';'jJLG'”&L’3°J"‘9MUA("§d"5M|(’SU| CJ‘L}: :%@

z

RA-N

0 20T < /o:/ - 4 P ~§‘“u‘,°’:¢/
) v.i.l&¢\5¢u|¢| <=L>,‘>I|‘,ygjj¢u‘_;.g.5\¢u| |‘,.a.'§“9
(O hommes ! Préservez-vous de votre Seigneur qui vous a créés d’un seul &tre, et a créé de celui-ci son épouse,
et qui de ces deux-13 a fait répandre (sur la terre) beaucoup d’hommes et de femmes. Préservez-vous d’Allah au nom
Duquel vous vous implorez les uns les autres, et (Préservez-vous d’Allah) de rompre les liens du sang. Certes Allah
vous observe parfaitement.) [An-Nisa : 4 : I]

B 0525540 3l 83 45 yé}ﬁ,g-xg s;ii\;éﬂ;’{sé\.;;m};@;é‘jﬁ;im|§é§ﬂﬁT&j|t§i 1Y
IR

(O vous qui croyez ! Préservez-vous d’Allah et patlez avec droiture, afin qu'Il améliore vos actions et vous

pardonne vos péchés. Quiconque obéit 4 Allah et & Son messager obtient certes une grande réussite.) [Al-Ahzaab : 33 :
70-71]

Ensuite : La meilleure parole est la parole d’Allah et la meilleure guidance est la guidance de Mohammad #2.
Les pires choses sont les inventions (dans la religion), et toute invention (dans la religion) est Bid’ah. Toute BID’AH

est égarement, et tout égarement mene au feu de I'Enfer.







Introduction

par
Abou Hammaad Sulaiman Al-Hayiti

Louanges a Allah le Seigneur des mondes et paix et salut sur son noble messager, sur ses proches et ses nobles

compagnons. Ensuite :

Depuis un certain temps, on remarque un retour de laBid’ah de la négation des attributs divins, que propagent
certaines sectes en France et en Amérique du Nord. On constate également des attaques ouvertes dirigées contre la
‘Aqidah des Salafs, c’est-a-dire contre ['affirmation des attributs divins, que ces sectes qualiﬁent de Wahhabisme et
d’anthropomorphisme. On remarque principalement cela de la part de trois groupes: 1-Ceux qui cherchent a se
distinguer des Salafis en appelant a un attachement fanatique et aveugle aux écoles de Figh (les Madhaahibs), auxquels
ils associent I'adhérence au soufisme et a la croyance Ash’ariyyah. 2-La secte libanaise des Ahbaches, qui nie les attributs
et appelle aux Bid'ahs et au culte des tombes et des saints et qui a été fondée par un Jahmi Soufi Qoubouri de I’Ethiopie
du nom de ‘Abdullah Al-Habashi. 3-Le groupe de Jamaa'at Tabligh qui appelle au suivi fanatique du Madh-hab Hanafi
et ala négation des attributs selon leur croyance Maatouridiyyah. On peut également ajouter a ces groupes, les
différentes sectes des Shi'ahs (Rafidah, Isma'iliyyah, Zaydiyyah) ainsi que les Ibaadiyyahs (Mozabites et Omanais) car
ils sont sur la croyance des Mou'tazilahs, qui font le Ta'tiil (la négation des attributs divins). Clest la raison pour
laquelle j'ai voulu traduire cet ouvrage, afin d’avertir les musulmans de ce danger et de réfuter les égarements que
propagent ces groupes.

Dans ce livret, le Sheikh ‘Arafaat Al-Mohammadi (qu’AHah le préserve) clarifie la ‘Aqidah des Salafs en ce
qui concerne les attributs élevés d’Allah le Trés Grand et réfute les mensonges que les gens de Bid’ah attribuent aux
Salafs. Clest un sujet adressé & des lecteurs d'un niveau plus avancé dans ['étude de la ‘Aqidah. Il répond a certaines
ambigu’ités de ceux qu’on appelle les Mou’attilahs (m:..n), Cest-a-dire « les négateurs », parmi les ]ahmiyyahs, les
Mou'tazilahs, les Ashaa'irahs et les Maatouridiyyahs, ceux qui nient les attributs divins, entiérement ou partiellement,
directement ou indirectement. Ils accusent donc les Salafs d’avoir fait le Ta-wiil () des attributs divins, c’est-a-dire
d’avoir déformer leur sens, en les interprétant par des explications contraires a leur sens apparent. Mais avant de rentrer
dans le cceur du sujet de ce que notre Sheikh ‘Arafaat — qu’Allah le préserve — a clarifié, il m’a semblé bon d'y ajouter
une introduction, pour faciliter — par la permission d’Allah — la compréhension du sujet.

Seule Ia croyance des Salafs représente Ahlous-Sounnah wal-Jamaa’ah :

Depuis tres longtemps, les gens de Bid’ahs ont essayé de se faire accepter des gens de la Sounnah et de se faire
passer comme appartenant aux gens de la Sounnah. Parfois, ils l’expriment en disant : nous faisons partie des gens de
la Sounnah et parfois ils vont méme jusqu’a prétendre qu’eux seuls représentent Ahlous-Sounnah. C'est l'attitude trés
connue des sectes déviées parmi les Asha’irahs et Maatouridiyyahs‘ Ils prétendent que les Salafis font partie, avec eux,
des gens de la Sounnah, excepté que ce qu'ils considérent étre la ‘Aqidah des Salafs est en réalité le Tafwiid, une
idéologie déviante qui s'oppose en réalité a la voie des Salafs.

En ce qui concerne la vraie croyance des Salafs, qui consiste 3 affirmer le sens réel et apparent des attributs
divins, ils le qualiﬁe de Tash-biih et le déclare comme étant une forme de mécréance ! Toutefois la vérité i ce sujet est
que seule la croyance des Salafs représente la voie de Ahlous-Sounnah wal-Jamaa'ah. Le Sheikh Ibn ‘Outheymine
explique trés clairement qui est le groupe de Ahlous-Sounnah wal-Jamaa’ah : (Ils ont été nommés Ahlous-Sounnah
« les gens de la Sounnah » parce qu'ils sont accrochés a la Sounnah et « Ahloul-Jamaa’ah » parce qu'ils sont réunis sur
la Sounnah. C’est pourquoi ce groupe ne s'est pas divisé comme se sont divisés les gens de Bid’ah.)




Puis il continue : (Hs sont donc réunis sur la Sounnah, c’est pourquoi ils sont les gens de la Sounnah et de
I'union. Et nous savons des paroles de I'auteur (Ibn Taymiyyah), qu'Allah lui fasse miséricorde, que ceux qui s'opposent
a leur voie ne font pas partie d’eux. Par exemple, les Ashaa’irahs et les Maatouridiyyahs ne comptent pas parmi Ahlous-
Sounnah wal-Jamaa’ah dans le domaine (des attributs divins). Car ils contredisent ce que suivaient le prophéte 4 et ses
compagnons, dans le fait de prendre les attributs d’Allah dans leur sens réel. De 1a 'erreur de celui qui dit que les gens
de la Sounnah se divisent en trois groupes : Les Salafis, les Ash’aris et les Maatouridis. Ceci est une erreur’.

Comment seraient-ils tous Ahous-Sounnah alors qu’ﬂs divergent entre eux ? Quiy a-t-il apres la vérité excepté
'égarement > Comment seraient-ils tous Ahlous-Sounnah, alors que chacun d’entre eux réfute I'autre ? Ceci n'est pas
possible, a moins qu’ﬂ soit possible de réunir deux choses contradictoires, alors oui. Autrement, il n’y a aucun doute
qu'un seul d’entre eux est celui qui est sur la Sounnah. Duquel s'agit-il ? S'agit-il des Ash’aris ou des Maatouridis ou
des Salafis ? Réponse : nous disons que les Salafs sont ceux qui sont Ahlous-Sounnah wal-Jamaa’ah, Cette description
ne peut, en aucun cas étre attribuée i autre queux. Les paroles doivent étre considérées selon leur signification.
Comment pourrions-nous nommer Ahlous-Sounnah celui qui contredit la Sounnah ? Cela n’est pas possible I Comment
pourrions-nous dire de trois groupes divergents qu’ﬂs sont unis ? Ou est ['union ? Le groupe de Ahlous-Sounnah wal-
Jamaa’ah ce sont les Salafs dans leur ‘Agidah. Méme celui qui vient plus tard, jusqu’au jour de la résurrection, il suit
la voie du prophéte #£ et de ses Sahabahs, alors c’est un Salafi.)” Fin de la citation.

Le Sheikh Ibn 'Outheymine exphque aussi : (Certains n’ont pas du tout compris la voie des Salafs et parmi
eux, méme certains qui sont parmi les grands savants. Ceux qui disent : Les gens de la Sounnah se divisent en deux
catégories : Les Moufawwidahs (is,a1) et les Mou-awwilahs (a,). Ils disent que le Tafwiid serait la voie des Salafs,

tandis que le Ta-wiil est la voie des Khalafs. Puis ils ne mentionnent pas la réelle voie des gens de la Sounnah, qui
consiste 2 affirmer les attributs tels qu’ils sont révélés.)

Le Taw-iil et le Tafwiid font partie des méthodes des gens de Bid’ah :

Le Sheikh Ibn ‘Outheymine explique ce que signifie le Tafwiid en détail et réfute les implications dangereuses
qui résultent de cette idéologie : (Que signifie les Moufawwidahs ? : cela signifie ceux qui lisent les textes et qui
renvoient leur signification a Allah. Exemple : Situ dis : (Istawa) sur le tréne ('Alal—‘Arsh), que signiﬁe (Istawa) ? Le
Moufawwid dit : Allah seul le sait I Voila les gens du Tafwiid.

Tandis que si tu demandes aux gens du Ta-wiil : quelle est la signification du mot (Istawa) ? Ils disent : cela
signifie (Istawla) (c'est-a-dire : Il a conquis). Ces gens sont parmi le groupe qui ignorent la voie des Salafs. Ils disent
que la voie des Salafs est le Tafwiid. Ils ont méme un vers célebre dans (un livre de) leur croyance qui dit :

°c 6 8~ ° 27 0: e%; “o e.i //"Z 21%}/
WS35 e A3l il (A3 al IS5

Tout texte (au sujet des attributs divins) donnant I'impression du Tashbiih,
Fais son Ta-wiil ou son Tafwiid, en voulant pureté (de toute imperfection).

IIs croient que tous les textes concernant les attributs divins donnent tous I'impression du Tashbih. Ils disent :
« Tout texte (au sujet des attributs divins) donnant I'impression du Tashbith, Fais son Ta-wiil » Il mentionne le Ta-
wiil en premier « ou son Tafwitd, en voulant pureté (de toute imperfection). » Cest une régle qui est fausse, car en
réalité, il n’y a rien dans les textes qui puisse donner l’impression du Tashbiih. En fait, tous ces textes indiquent
uniquement des attributs qui conviennent & Allah.

1 Surtout si on tient compte du Hadith du prophéte # qui mentionne que cette Oummah se divise en 73 sectes, 72 en enfer et une seule au
paradis. Lorsque les Sahabahs ont demandé lequel des groupes serait au Paradis, il répondit : « Celui qui suit ce que je suis aujourd’hui
ainsi que mes compagnons ». Il est donc tres clair qu'il s’agit d’'un seul groupe et non de trois groupes.

2 Voir Sharh Al-‘Agidah Al-Waasitiyyah de Sheikh Mohammad Ibn Salih Al-‘Outheymine, p.53-54.

6




Ces ignorants disent a propos de la voie des Salafs : « La voie des Salafs est le Tafwiid ». Ceci est une parole
des plus fausses qui soit. Allah nous a révélé un livre et son messager nous a transmis la Sounnah et on se permet de
dire a propos des attributs divins, qui est la chose la pius grande pour iaqueﬂe la révélation a été révélée, « on ne peut
pas comprendre leur signification ». Ceci est la pius grosse attaque contre le Qor’an et la Sounnah. Les gens de la
Sounnah et de la Jamaa'ah sont innocents de cette voie et ils la condamnent. Car ils affirment les textes et leurs
significations, tel que cela convient a Allah.

Question : Mais est-ce que Ahlous-Sounnah et les Salafs nient le Tafwiid de fagon absolue > Réponse : Il y a
des détails sur cela. Ils admettent qu’on doit faire (4450 a,5) le Tafwiid du « comment », tandis qu'ils rejettent qu’on

puisse faire (u;.d\ u.m,u) le Tafwiid de la signiﬁcation. Les paroles des Salafs affirment les significations de ces textes, qui

ont été rapportés par un trés grand nombre de rapporteurs. Ils sont rapportés parfois de maniére générale et parfois de
maniére détaillée. Le Tafwiid du « comment » chez les Salafs, qui a pour but de limiter (1;1 connaissance du comment
des attributs) a Allah Seul, est bien connue. Nous disons donc que nous affirmons ['attribut (Istawa) a Allah ainsi que

sa signification, mais nous ne connaissons pas le « comment » de (Istawa).)

Sheikh Ibnou ‘Outheymine cite ensuite la parole de Sheikhoul-Islam Ibnou Taymiyyah a propos du Tafwiid,
tirée de son livre Al-‘Agl wan-Nagql : (ZI est bien connu, en ce qui concerne le Tafwid, qu'Allah nous a ordonné de
méditer sur le Qor'an et nous a incité 4 réfléchir 4 son sujet et 4 le comprendre. Comment serait-il permis avec cela,
qu’on veuille de nous qu'on se détourne de sa compréhension, de sa connaissance et de sa réflexion. . . ).

Sheikhoul-Islam continue sa critique & propos des gens du Tafwiid en disant : ((Selon eux) les prophétes ne
connaissent pas Ia signification de ce par quoi Allah s'est décrit lui-méme dans le Qor’an, ou d'une grande partie de ce
par quot Allah s'est décrit fui-méme. Ils disent des paroles sans comprendre leur sens. Et nous savons que cela est une
attaque contre le Qor’an et contre les prophétes. Puisqu’Allah a révélé le Qor an et il a dit qu’il en a fait une guidance
et une clarification pour les hommes. Et il a ordonné au messager de transmettre de fagon claire et de clarifté pour les
hommes ce qui a été révélé pour eux. Et 1l a ordonné de méditer 3 propos du Qor'an et de le comprendre. Bt malgré
cela, ce dont le Seigneur nous a informé de ses attributs, qui est Ia partie Ia plus noble parmi les choses révélées, personne
n'en connait le sens, ni ne peut le comprendre ou méditer 4 son sujet ! Bt le messager n'a pas clarifier aux hommes ce
qui lear a été révélé et il ne 2 pas transmis de fagcon claire / Selon ce qui résulte de cette supposition, tout athée ou
innovateur pourrait dire : Ia vérité est ce que j'ai connu par mon opinion et ma raison. Et il n'y a rien qui s’y oppose
dans les textes. Car ces textes sont problématiques et équivoques, personne ne connait leur sens. Et ce dont personne
ne connait le sens, il n'est pas permis de l'utiliser comme preuve. Cette parole reste une fermeture de la porte 4 Ia
guidance et 3 la clarification des prophétes. Tandis que c'est une ouverture de la porte a celur qui est en opposition
avec eux et qui dit : « Ia guidance et Ia clarification est dans notre voie, pas dans Ia vote des prophétes, patce que nous,
nous savons ce que nous disons et nous le clatiffons avec les preuves rationnelles. Tandlis que les prophétes ne savent
pas ce qu'ils disent et ils clarifient encore moins ce qu'ils veulent dire. » Il est donc clair que Ia parole des gens du

Tafwiid, ceux qui pensent qu'ils suivent la Sounnah et les Salafs, est Ia pire des paroles des gens de Bid ah et d'athéisme.)

Fin de citation.

Sheikh Ibn ‘Outheymine fait quelques commentaires sur cette citation, il dit : « (Selon eux) les prophétes n'en
connaissent pas la signification. Ils disent des paroles sans comprendre leur signification. » : (Les gens du Tafwiid
disent : ce qui est dans le Qor’an, nul ne connait sa signification, pas méme le messager Mohammad. Si tu lui demandes :
quelle est la signification de : (Ses deux mains sont grandes ouvertes Il dépense comme Il veut.) Il dit : Je ne sais pas.
Que signifie : (Istawa ‘Alal ‘Arsh) Il dit : Je ne sais pas. ..) Puis il dit : (Ce n’est pas logique ! Comment quelqu’un peut
patler et dire ensuite : Je ne comprends pas la signification de ce que je dis. Clest du délire et c’est plus prés de la folie
que de la raison. Cest pourquot Sheikhoul-Islam dit : « c’est une attaque contre le Qor’an et contre les prophétes. » Cela
est vrai et C'est pourquot si on demande a un écrivain la signification de quelque chose qu’il a écrit dans son livre et
qu'il répond : « je ne sais pas », cela ferait certes descendre le degré de cette personne. Si les messagers disent ce qu'ils
disent de la révélation en ce qui concerne les noms et les attributs d’Allah et qu'ils ne savent pas le sens de ce qu'ils
disent, alors cela est la plus grande insulte contre les prophétes, paix et bénédiction sur eux.)




Sheikh Ibn ‘Outheymine dit a propos de la parole : « Selon ce qui résulte de cette supposition, tout athée ou
innovateur pourrait dire : la vénité est ce que j'ai connu par mon opinion et ma ratson. Et il n'y a rien qui s’y oppose
dans les textes. Car ces textes sont pt‘ob]e’maa'ques et équivoques, personne ne connait leur sens. » : (Le résultat qui est
mentionné est vrai. Si on dit que les textes n’ont pas de signiﬁcation, ils ne peuvent opposer aucune fausseté, car ils
n’ont pas de signification. Par conséquent, cela permet a tous les athées, aux hérétiques et aux innovateurs (les gens de
Bid'ah) de ramener ce qu’ils possédent comme hérésie, Bid'ah et déviation athée et de dire ensuite : ce que je dis ne
contredit pas le Qor’an, car le Qor’an n’a pas de signification, comment peux-tu me confronter & quelque chose qui n’a
pas de signification ?

Ce que Sheikhoul-Islam dit est vrai, qu’Allah lui fasse miséricorde ! Ce résultat est obligatoire. On ne peut pas
réfuter un athée si on ne connait pas la signification du Qor’an. Si on lui dit par exemple : ta parole est fausse car elle
contredit le fait que « rien ne mérite d'étre adoré excepté Allah » (La ilaaha illallah). L’athée dira que (La Ilaaha illallah)
n’a pas de signification. Si on lui dit : certes Allah fait ce qu'll veut. Il dira : non absolument pas, I'étre humain est libre
et fait ce qu'il veut et cela n’a aucun lien avec I'action d’Allah. Nous ne serions pas capables de lui dire qu’Allah fait ce
qu’H veut en ce qui a trait aux actions de 'homme car il dirait : vous dites que les versets n’ont pas de signification,
nous n’avons donc pas contredit les versets.

Qu’Allah agrée Sheikhoul-Islam pour avoir ouvert cette porte d’argumentation pour les gens intelligents. Le
seul inconvénient est que les gens sont dans I'insouciance. Certaines personnes croient méme que de se taire (3 propos
des attributs divins) est plus str et prudent. Certains diraient par exemple : je n’explique pas le verbe i (Istawa) ni

le verbe .- (Jaa-a) ni le verbe s (Yad-hak) ou d’autres semblables, je suis en sécurité comme cela ! Nous devons

donc lui répondre et dire : ceci est une erreur, ce n’est pas plus sdir car tu ne les as pas interprétés selon le sens qu’Allah
et son messager #£ ont voulu. Par conséquent, tu t'es mis dans la perdition car nous devons connaitre le sens sinon,
comme le dit Sheikhoul-Islam : « Selon ce qu’imp[ique cette supposition, tout athée ou mnovateur pourrait dire : Ia
vérité est ce que j'ai connu par mon opinton et ma raison. Et il n'y a tien qui s’y oppose dans les textes. Car ces textes
sont prob]ématiques et équivoques, personne ne connait leur sens. »

Sheikh Ibn ‘Outheymine dit & propos de la parole : « Cette parole reste une fermeture de la porte 4 Ia guidance
et 4 Ia clarification des prophétes. Tandis que c'est une ouverture de la porte 3 celur qui est en opposition avec eux et
qui dit : « la guidance et la clarification est dans notre vote, pas dans la vote des prophétes, parce que nous, nous savons
ce que nous disons et nous le clarifions avec les preuves rationnelles. Tandis que les prophétes ne savent pas ce qu'ils
disent et ils clarifient encore moins ce qu’ils veulent dire. » Ce résultat est évident, et c’est un Koufr pur et pire encore.
Car le Tafwiid ouvre la porte de l'athéisme. Car I'athée dira : vous ne pouvez pas utiliser contre moi une parole dont
vous ne connaissez pas la signification, alors que j’utilise comme preuve contre vous ma raison et mon opinion. Ensuite
celui qui dit : (La signification est celle-ci) est meilleur que celui qui dit : (je ne connais pas sa signification. )

Cette question est devenue une source de confusion pour certains. Clestdela que vient l’expression que certains
mentionnent et qui est a la fois véridique et mensongere : « La vore des Salafs est plus sdre, tandis que la voie des
Kbhalafs est p]us savante et p]us sage. » Cette expression est a la fois Véridique et mensongere ; Véridique dans la premiere
phrase, mensongére dans la deuxiéme. La premiére phrase stipule que la voie des Salafs est plus stre et a ce sujet il n’y
a aucun doute. Cependant, dire que la voie des Khalafs est plus savante et plus sage, ceci est parmi les paroles les plus
fausses qui soient :

Premiérement : Cette parole est contradictoire. Comment la premiére pourrait-elle étre plus stire et 'autre plus savante
et pius sage, lorsqu’on sait parfaitement qu’il ne peut y avoir de sureté sans science et sans sagesse. L’ignorant ne peut
étre en sureté. L'insensé aussi ne peut étre en sureté. Toutefois, pour le besoin de I’argumentation, supposons que cet
énoncé soit valide : II n’est pas possible que I'ignorant soit plus en sureté que le savant, ni que ['insensé soit plus en
sureté que le sage. Donc lorsque tu déclares que la voie des Salafs est plus sire, cela t'oblige a déclarer que la voie des
Salafs est en réalité plus savante et plus sage.




Deuxi¢émement : On peut répondre a cette parole en disant : de quel point de vue dis-tu que la voie des Salafs est plus
sire et que celle des Khalafs est plus savante et plus sage ? Sais-tu qui sont les Salafs ? Les Salafs sont : le messager &
et Al-Khoulafaas Ar-Rashidouns (les successeurs biens—guidés), les Sahabahs, les Tabi'ounes (Ies éléves des Sahabahs)
et ceux qui les ont suivi de la meilleure facon parmi les Imams de la guidance et de la vérité. Alors comment la voie
des Khalafs serait-elle mieux guidée qu’eux, ainsi que plus savante et plus sage ? Serait-il possible pour toi de dire : Toi,
) messager d’Allah ! Et vous O Abou Bakr et ‘Omar et ‘Outhman et ‘Ali — ainsi que tous les Sahabahs — la voie de
ceux qui viennent aprés vous, parmi les Mou'tazilahs et les théoriciens est plus savante et plus sage que la v6tre ? Cela
est totalement iﬂogique I Si on confirmait que quelqu’un croyait en cela, nous 'aurions considéré comme ayant quitté
I'Tslam, car cela représente une des plus grandes insultes envers le messager d’Allah #£ et envers ses Sahabahs, qu'Allah
soit satisfait d’eux. Il est impossible que viennent les petits des Saabi-ahs (adorateurs des étoiles), des Moushrikines,
des juifs et des chrétiens — comme le dit Sheikhoul-Islam — puis qu’on dise a leur sujet qu'ils sont plus savants et plus
sages que le messager £ et ses Sahabahs a propos d’Allah et de ses attributs I>3 Fin de la citation.

Apres avoir clarifié que la voie du Tafwiid est une voie d’égarement et qu’eﬂe n'est pas celle des Salafs, il est
maintenant important de rentrer dans le coeur de notre sujet qui est d’expliquer ce que signiﬁe le mot Ta-wiil et de

clarifier ce qu'est le verdict a son sujet :

Définition du mot Ta-wiil*

Le mot Ta-wiil selon la définition linguistique signifie : revenir ou retourner, venant du verbe : (331~ J;3-J7) qui signifie :
de revenir & quelque chose.
Tandis que selon la définition terminologique, le mot Ta-wiil signifie de renvoyer la parole au dessein qui est voulu

ar celle-ci, soit en expliquant sa signification (comme dans le cas du Tafsir) ou en dévoilant ce qu’elle implique (en
p pliq g q pliq

expliquant la réalité vers laquelle elle raméne). Et par rapport a cela le mot Ta-wiil est employé dans trois sens :

I-Le Ta-wiil dans le sens du Tafsir, c'est-d-dire: explication et interprétation. C'est d’expliquer la parole en
mentionnant la signification qui est voulue par celle-ci. Comme la parole d’Allah lorsqu’ll mentionne les propos des

deux compagnons de prison qui s’adressent & Youssouf :
Lour

‘;‘:‘Ug’ L

3
-

(Donne-nous l'interprétation (de nos réves)) [ Youssouf : 12 : 36]

Ainsi que la parole du prophéte # i propos de ‘Abdullah Ibnou ‘Abbas :

/ z

((J;,LJ\ e, uJ.ulgg’” ’ﬂ.m))

« O Allsh donne Iui Ia compréhension de Ia religion et enseigne hui I'interprétation »°

Comme Ibnou ‘Abbas I'a également dit :

P
9 =%

(G521 rutdwut o G

(Je fais partie des gens qui sont enracinés dans la science, ceux qui connaissent I'interprétation (du Qor’an).)

3 Voir Sharh Al-Qawaa’id Al-Mouthlaa de Sheikh Mohammad Ibn Salih Al-‘Outheymine, p.250-257.

4Voir le livre Sharh Taqrib At-Tamouriyyah du Sheikh Mohammad Ibn Salih Al-‘Outheymine, p.337.

5 Rapporté par Ahmad (1/266, Hadith #2397) et par Al-Hakim (3/615) qui I'a authentifié ainsi que Ibnou Hibbaan (7055), et par Al-
Boukhari (143) et Mouslim (2477)




Et la parole de I'Tmam Ibnou Jarir At-Tabari et d’autres parmi les savants de Tafsir lorsqu'ils disent : (Le Ta-wiil de la
parole d’Allah est...) : c'est-a-dire : son Tafsir, cest a dire I'interprétation.

2-Le Ta-wiil dans le sens de la réalité vers laquelle retourne une parole, ou sa réalisation. Il peut s’agir d'un énoncé,

dans ce cas son Ta-wiil signiﬁe la réalité de cet énoncé. Cette signiﬁcation s’applique a propos d’Allah et de ces attributs,
car nul n’en connait la réalité ou « le comment » sauf Allah. Il peut également s’agir d’une chose qui a été annoncée ou
rophétisée mais qui ne s’est pas encore réalisée, son Ta-wiil signifie alors sa réalisation. S'il s’agit d'un ordre ou une
prop q p g g
demande de la part d’Allah ou de son messager #%, alors son Ta-wiil sera son implémentation et sa mise en pratique.
p g p pratiq

Comme dans le verset :

o
-

€U gl by

e

&

- s o
UV;&:%JA%

(Attendent-ils uniquement la réalisation (de Sa menace et de Ses promesses ?). Le jour ot sa (véritable) réalisation
viendra...) Al-A’raaf : 53.

P
7 °

o s ////°:}: PP s :/1/ ///f.,
s 55 e 18 I8 e 6135 sl 1ds <TG dG5%
(Etil dit : <« mon pére, voila I'interprétation de mon réve de jadis. Allah I'a bel et bien réalisé...) Youssouf : 100.

11 peut aussi s’agir de quelque chose qui concerne Allah, comme la réalité de Son Etre ou de Ses attributs ou le

« comment » que personne ne connait a part Iui. Comme dans 16 verset :

z o

£y JL:_{\E(..“LQLZ}%

&
- -

(Alors que nul n'en connait I'interprétation excepté Allah.)
[Aali Tmraan: 3 : 7]
Deux significations sont possibles pour le mot Ta-wiil dans ce verset, selon 'endroit ot I'on s’arréte dans la récitation :

I- Si on s’arréte a ( ..excepté Allah), comme dans l’exemple ci-haut, le sens du mot Ta-wiil sera : la réalité a Iaquelle
revient la parole et les réalités de ce qu’Allah nous a dit sur Lui-méme et a propos du jour Dernier, que seul Allah

connait. Dans ce sens, cela correspond au « comment » et a la réalité de Ses noms et attributs.

¢ S o = e 5/‘&1 1 g/ /"///
§ o) 3 & el I3 1 V) o sB A G5 3
(Alors que nul n'en connait I'interprétation excepté Allah et ceux qui sont bien enracinés dans la science.)
[Aali Tmraan: 3 : 7]

2-Tandis que si on s’arréte a (...excepté Allah et ceux qui sont bien enracinés dans la science), comme dans I'exemple
ci-dessus, la signification du mot Ta-wiil sera alors dans le sens du Tafsir, c’est-a-dire la signification de la parole dont
la connaissance n’est pas exclusive a Allah et qui est connue par les hommes de science de la religion. Dans ce sens, cela

correspond a la signification des noms et attributs divins qui est connue des hommes de science.

Pour ce qui est de l'ordre et de la demande, le Ta-wiil dans ce sens consiste a implémenter et mettre en pratique cet
ordre ou également le fait de délaisser ce qui nous est interdit. On peut citer comme exemple la parole de ‘A-isha
lorsqu’elle dit (Le prophéte # disait souvent dans son Roukou’ et son Soujoud : « Gloire 4 tor O Allah notre Seigneur
et par ta louange, O Allh pardonne mor / » 1l faisait le Ta-wiil du Qor’an.) Clest-a-dire qu'il implémentait 'ordre
d’Allah dans la Sourate An-Nasr.

10




zg -
51»«, oo

{05 06 83585005 05 wisy S (2 G100 g SN 200 2055 (1} 55015 40 2505 )

(Lorsque vient le secours d'Allah ainsi que la victoire et que tu vois les gens entrer en foule dans la religion
d'Allab, alors, par la louange, célébre la gloire de ton Seigneur et implore Son pardon. Car c'est Lui le grand Accueillant
au repentir.) An-Nasr : 1-3.

Ces deux définitions du mot Ta-wiil, la premiére et la deuxiéme, sont celles qu’on retrouve dans le Qor’an et la Sounnah

et dans les paroles des Salafs : la réalité d’'une chose ou son interprétation.,

3- Le Ta-wiil dans le sens de détourner le mot de son sens le plus évident vers un sens moins probable, en raison d'une

preuve qui l’implique. Il est également possible de dire que c'est : de détourner le mot de son sens apparent vers un sens
qui contredit ce qui est apparent i cause d’une preuve qui I'implique. Cette définition correspond généralement au sens
qui est employé par les gens de Kalam parmi les gens de Bid’ah Iorsqu’ils déformement le sens apparent des attributs

d’Allah.

Mais est-ce que cette troisiéme définition est vraie ou fausse ? En réalité, cette définition du mot Ta-wiil peut étre vraie
si certaines conditions sont respectées et fausse si ces conditions ne sont pas respectées. Lorsque le sens moins probable
est indiqué par une preuve valide, alors ce sera une utilisation vraie et louable. Lorsque le sens moins probable n’est pas
indiqué par une preuve valide, alors ce sera une utilisation fausse et blimable, comme c’est le cas pour l'utilisation des
gens de Kalam qui déforment le sens des attributs divins sans aucune preuve. Clest pour cette raison que les Imams de
la Sounnah considérent ce qu’ils font comme étant non pas le Ta-wiil, mais plutét, ce qu’on appeﬂe en arabe, le Tahriif

(%), cest-a-dire la falsification, le détournement ou la déformation du sens.

Conditions 3 respecter pour que ce type de Ta-wiil soit valide :

our que le Ta-wiil selon la troisiéeme définition soit fait de facon valide lorsqu’on veut prendre un mot autrement que
Pour que le T Iselonlat définit t fait de fa¢ lide lorsq P q

dans son sens apparent, les savants mentionnent certaines conditions a respecter :

I-11 faut que le mot dont on détourne le sens soit détourné uniquement vers un emploi connu dans la langue arabe.
Sinon n’importe qui pourrait donner a un mot n'importe quel sens, méme si celui-ci n’a aucune origine dans la langue
arabe dassique,

2-11 faut qu'il y ait une preuve pour justifier le fait de détourner un mot de son sens réel vers un sens allégorique. Car

sans avoir une preuve justificatrice, n’importe qui pourrait jouer avec le sens des mots selon leurs passions.

3-11 faut que la preuve utilisée pour détourner le sens apparent d’un mot soit exempte d’opposition‘ Car st une preuve
du Qor’an ou de la foi indique que le sens qui est voulu est le sens réel et apparent d'un mot, il n’est pas possible de le

détourner vers autre ChOSﬁ.

4-Si le messager # dit une parole et qu'il veut autre chose que son sens apparent ou son sens réel, il doit absolument
clarifier pour sa Oummah, que le sens réel n’est pas voulu et qu’ﬂ a voulu un sens aﬂégorique ou symbohque.
Particuliérement Iorsqu’il s’agit de choses reliées a la connaissance et la croyance, plus encore que pour les éléments de

la pratique.

Le Ta-wiil innové a de nombreuses implications trés dangereuses, parmi celles-ci :

I-Cela implique que le messager aurait laisser les gens sans expliquer la vérité qu'il est obligatoire de suivre et donc

qu'il n’a pas guidé Ja Oummah.

2-Cela implique que le messager aurait continuellement dit au sujet des attributs divins des choses qui sont en apparence
contraires a la vérité et en contradiction avec la vérité et sans jamais prononcer une seule parole en accord avec la voie

des négateurs.

11




3-Cela implique que le Qor’an ne serait pas une guidance et une miséricorde, puisque son sens apparent doit étre

déformé pour étre compris correctement. Son sens apparent pourrait méme étre une source d’égarement, selon les gens

de Ta-wiil.

4-Cela implique finalement que le messager n’aurait pas transmis le message de maniére claire, puisqu’ﬂ n'a jamais
mentionné quoique ce soit au sujet de la méthodologie des gens de Ta-wiil et n'y a jamais fait allusion. Ot sont la

guidance et la clarification dans ce cas?

Les divers degrés d’égarement des gens du Ta-wiil :

Lorsqu'on regarde la méthodologie des gens de Kalam, parmi les Jahmiyyahs, les Mou'tazilahs, les Maatouridiyyahs et
les Ashaa’irahs Kouﬂaabiyyah, on constate qu’ﬂs ont recourt a cette troisieme définition du mot Taw-iil et qu’ﬂs
I'emploient dans le sens faux et blimable qui consiste a détourner le sens des attributs sans preuve. Clest ce qu'on
retrouve dans plusieurs des ouvrages des adeptes de cette voie ; Al-Maatouridi, AI-Baaqillaani, Al-]ouwayni, Al-Ghazali,
Ibnoul-‘Arabi, Ibn Roushd, Ar-Raazi, An-Nasafi, At-Taftaazaani, Al-Bayjouri et bien d’autres.

Certains font le Ta-wiil de tous les attributs divins, comme les Jahmiyyahs.

Certains font le Ta-wiil de tous les attributs divins sauf trois, comme les Mou'tazilahs.

Certains font le Ta-wiil de tous les attributs divins sauf sept, comme les Koullaabiyyahs et les Ashaa’irahs.
Certains font le Ta-wiil de tous les attributs divins sauf huit, comme les Maatouridiyyahs.

Certains font le Ta-wiil de tous les attributs divins d’action et affirment seulement les attributs liés a I'étre divin, comme
un groupe parmi ceux qui sont affiliés au Hadith : comme Al—Bayhaqi, Al-Khattaabi et d’autres semblables.

D’autres ne suivent rien de précis a ce sujet ; ils font le Ta-wiil des attributs dans ce qu'ils font entrer dans la raison et

ils affirment certains attributs et d’autres pas, comme Ibn Hajar et Ibnoul-Jawzi, ainsi que d’autres qui leur ressemblent.

La position des Salafs au sujet des attributs divins :

Le consensus des Salafs est établi sur le fait qu’ﬂ est obligatoire d’affirmer tous les attributs d’Allah présents dans le
Qor’an et les Hadiths authentiques de la Sounnah sans exception, que ces Hadiths soient rapportés par un grand
nombre de narrateurs Moutawaatir (j51) ou un petit nombre Ahaad (s-7). Sheikhoul-Islam Ibn Taymiyyah explique
dans I'introduction de son ouvrage « Al-‘Aqgidatoul-Waasttiyyah », la position des Salafs au sujet des attributs divins.
11 dit : (Ceci est la croyance du groupe sauvé et victorieus, jusqu'a ce que vienne 'Heure du jugement, Ahlous-Sounnah
wal-Jamaa’ah (...) avoir la foi en Allah qui consiste A : croire en ce par quoi Allah s’est décrit lui-méme dans son Livre
et en ce par quoi son messager Mohammad I'a décrit %, sans déformation Tahriif (_,%), ni négation Ta'tiil (.v), sans
demander « comment » Takyiif (_.<), ni comparaison Tam-thiil (). Ils croient qu’il n'y arien de compatable i Allah
et I est 'Audient, le Voyant. Ils ne nient donc rien de ce qu’ll s’est attribué 3 lui-méme, ni ne déforment la parole de
son contexte, ni ne dénaturent les noms d’Allah ou ses versets, ni ne demandent le comment. Ils ne comparent pas Ses
attributs aux attributs de ses créatures, car Allah n’a pas de similitude, d’équivalence, ni d’égal et on ne peut pas faire
d’analogie entre Lui et sa création.,)

Abou ‘Omar Yousouf Ibn ‘Abdoul-Barr, né en Andalousie (en I'an 368 et mort en 463 Hijri), a dit dans son explication
de Al-Mouwat-td de Malik, At-Tamhiid (volume 8, page 145):

(Les gens de la Sounnah sont d’accord & 'unanimité qu’on doit affirmer tous les attributs (d’Allah) qui se trouvent
dans le Qor’an et dans la Sounnah et croire en ceux-ci et les considérer réels et non des métaphotes. Par contre les gens
de la Bid’ah, comme tous les Jahmiyyahs et tous les Mou'tazilahs, ainsi que les Khawaarijs, nient les attributs (d’Allah)

et ne prennent rien des attributs comme étant réels. Ils s'imaginent que celui qui les affirme est un « Moushabbih ».

12




Toutefois, les gens qui affirment (les attributs d’Allah), considérent que (les Gens de la Bid’ah) nient Al-Ma’boud
(Allah) ! Et la vérité est avec ceux qui disent ce que dit le Livre d’Allah et la Sounnah de son messager et ils sont les
Imams de la Jamaa'ah (le groupe qui suit la Sounnah).) Fin de Ia citation.

Et il dit également dans le méme livre, (Volume 7, pageISI) :

(Toute parole doit étre prise dans son sens réel, et on ne dit pas qu'elle est métaphorique tant que la Oummah ne s’est
pas mise d’accord que son sens est métaphorique. Car il est impossible de suivre ce qu’Allah nous a révélé autrement !
La parole d’Allah doit étre prise dans son sens le plus commun et la plus évidente de ses significations, tant que rien
nous ne nous empéche de l'accepter ! Et si on acceptait les prétentions de tous ceux qui prétendent la métaphore,
aucune parole ne ferait plus de sens ! Et il est clair qu’Allah ne s’est adressé aux arabes (au temps du prophéte) que par
des termes qui sont compris par ceux-ci dans leur langue et avec des mots qui sont compris par ceux qui l'entendent [).
Fin de la citation.

Allah le trés Haut a dit :

Loy et T2 8-03
{0
(Le Tout Miséricordieux S'est élevé «Istawa» au-dessus du Trdne) Taha :5

Et Allah dit aussi :

3

£t Je ol

0

3

NHE N P SN PSSR PRV (e

(Votre Seigneur, c'est Allah, qui a créé les cieux et la terre en six jours, puis S'est élevé «istawa» au-dessus du Ttrone)
Al-A’raaf : 54.

Lors de I'ascension (AI-Mi'raaj) du prophéte 4 au-dessus des cieux il parla directement a Allah ! Et lors du discours
d’adieu, il pointait vers les gens en disant : « Ai—je transmis le message ? » Et puis il levait son doigt vers le ciel en

disant : « O Allak I Sois témoin I ».

Et il est rapporté par Mouslim selon Mou’aawayah Ibn Hakam, que le prophéte (paix et salut sur lui) a demandé a une
esclave : “Ou est Allah ?” Elle répondit : “Dans le ciel I” Et il lui demanda ensuite : “Qur suis-je ?” Elle répondit : Tu
es le messager d’Allah ! Il dit : « Alors Iibére-la c’est une croyante / »

L'Imam Al-Boukhari mentionne dans Sahih Al-Boukhari, Chapitre "Kitab At-Tawhid", section : ""Wa kana 'arshouhou
'alal-Maa" et "wa Houwa Rabboul-'Arshil-'Adhim" #22 : Aboul-'Aliyah a dit : Istawa ilas-Sama signifie : qu'Allah
s'est élevé (Irtafa’a) Il dit : Moujaahid a dit : Istawa signiﬁe : 11 s’est élevé sur le trone ('alaa 'alal-'Arsh). Or, Moujahid
est I'éléve d'Ibn 'Abbaas, le compagnon le plus savant sur I'explication du Coran ! Cette fagon de comprendre les textes
est la voie des gens de la Sounnah, comme 'Imam Malik Ibn Anas (né en 'an 93 et mort en 'an 179 Hijri) et tous les
autres grands savants de la Sounnah avant et aprés lui ! Il est rapporté qu'un homme est venu s’asseoir prés de lui alors
qu'il enseignait et lui dit : O Malik, Allah s’est élevé (Istawa) sur le Trone 12 Comment s’est-il élevé (Kaifa Istawa) ?
Alors le visage de I'Tmam est devenu rouge de colére et il dit cette parole célebre : “Al-Istiwa (I'action de s’élever) est
bien connue (Ma’loum), mais le comment (Al-Kaif) est inconnu (Majhoul), y croire est une obligation (W aajib), et
d’en questionner (le “comment”) est une Bid'ah I”. Puis il a ordonné qu’on le chasse ! (Rapporté par I'Imam al-Baihagi
dans al-Asma was-Sifaat).

Tandis que les gens du Ta-wiil prétendent que Istawa signifie plutét s « Istawla », c'est-a-dire : Il a conquis le tréne.
Ce Ta-wiil est donc en fait une forme de Tahriif, une déformation du sens, qui n’est supporté par aucune preuve dela
révélation, ni aucune preuve linguistique. Non seulement dire que le mot Istawa signifie Istawla n'a aucune origine dans

la langue arabe classique, mais cette déformation du sens a une implication tres grave. Si on dit que Allah a conquis le

13




trone, cela implique que quelqu’un avait pris le trone d’Allah et qu’Allah I'a vaincu pour conquérir son tréne. Il n'y a
pas de doute que ce Ta-wiil est une déformation totale du sens de I'attribut qui représente une grave insulte envers le
Créateur. Surtout lorsqu’on lit dans les écrits des Ashaa’irahs au sujet d’Allah les propos suivants : « Il n’est pas en
haut, ni en bas de sa création, ni devant ni derriére sa création, ni a gauche ni a droite de sa création, ni a l'intérieur ni

a lextérieur de sa création », ce qui représente une négation du Créateur et de son existence.

Et I'Tmam Ahmad Ibn Hanbal (mort en I'an 241 Hijri) a détruit 'argument des Jahmiyyahs qui nient qu'Allah sest
élevé sur son trone et qu'll est au-dessus de sa création, ainsi que celle des Ash’ariyyahs dans son livre Ar-Raddou alal-

Jahmiyyahs (La réfutation des Jahmiyyahs) en disant :

(Si tu veux savoir si le Jahmi est un menteur 3 propos d’Allah le trés Haut lorsqu'il dit qu'Allah est partout et qu'il n’y
a pas un espace qu'il n’occupe pas, alors dis-lui : N'est-il pas vrai qu’Allah existait alors que rien n’était créé ? Alors il
dira : oui, cela est vrai ! Alors dis-lui : Donc, lorsqu’Allah a créé la création, I'a-t-il créé en Lui-méme ou en dehors de
Lui-méme ? Alors il n’a que trois fagons possibles de répondre :

I-S'il s’imagine qu’Allah a créé sa créature en Lui-méme, il a mécru. Car il dit alors que le Jinn, 'homme et les diables

(Shayaatiin) et Ibliis le démon sont en Allah !

2-S'il s'imagine qu’Allah les a créés en dehots de Lui-méme, puis qu’ll est entré en eux, il a mécru aussi, pour s'étre
imaginer qu’Allah est entré dans tous les espaces sales etc.

3-Et s'1l dit qu’Allah les a créés en dehors de Lui-méme, puis qu’Il n’est pas entré en eus, alots il est revenu de sa
position et il a accepté la position des Gens de la Sounnah I)

Tous les versets et les Hadiths qui mentionnent des attributs d’Allah sont clairs et les Sahabahs les ont récités, sans
jamais les nier et sans jamais dire qu'on ne devait pas les accepter dans leur sens apparent. Le Prophéte # expliquait le
Qor’an et pourtant il n’a jamais dit aux musulmans : ne prenez pas les attributs comme ils sont, dans leur sens apparent,
sinon ce serait du « Tashbih »! Il n'a jamais dit : « Istawa ne veut pas dire « s’élever », Yad ne veut pas dire « main »,
‘Ain ne veut pas dire « ceil », Majii veut pas dire « venue » etc ». Les Sahabahs récitaient les versets et les Hadiths au

sujet des attributs sans y trouver aucun probléme et IIS comprenaient parfaitement 121 langue arabe classique.

L’historique de I'introduction du Ta'tiil dans la Oummabh :

Le premier a avoir introduit la négation des attributs divins parmi les musulmans est Ja'd Ibnou Dirham (124 Hijri),
qui avait lui-méme emprunté cette idée des Juifs, des chrétiens, des paiens idolatres et adorateurs d’étoiles. Quand Ja'd
Ibnou Dirham fut exécuté, ses idées furent ensuite propagées par un de ses éléves du nom de Jahm Ibnou Safwaan (127
Hijri). Clest pourquoi cette idéologie fut attribuée a Jahm et c’est son nom qui fut donné a la secte : Al-Jahmiyyah.
Jahm a introduit le faux principe que la raison doit étre juge sur les textes de la révélation, que les textes ne devaient
pas étre pris dans leur sens apparent, qu'ils ne peuvent offrir de certitude contrairement a la raison. Wasil Ibnou ‘Ataa
et ‘Amr Ibnou ‘Oubayd sont les fondateurs de la secte des Mou'tazilahs. C’est une secte qut affirme les noms, nie les
attributs et place la raison et la philosophie au-dessus de la révélation. Voild pourquoi tous ceux qui placent la raison
au-dessus de la révélation sont appelés Jahmiyyah dans ce sens général, peu importe qu'ils soient Mou'tazilahs ou

Ashaa’irahs ou autres parmi les gens de Kalam.

Aboul-Hasan ‘Ali Ibn Isma’il Al-Ash’ari est né en I'an 260 (ou 270 selon certains). Il a passé quarante ans de sa vie
dans la Bid'ah et la négation des attributs d’Allah, parmi la secte des Mou’tazilah. Son Sheikh Al-Joubbaa-i, qui était
le mari de sa mére, était un des représentants des Mou'tazilah. Cependant 4 I'dge de quarante ans, il réalisa que plusieurs
questions n’étaient pas claires pour lui. 11 quitta donc la secte des Mou’tazilahs pour suivre la voie de Abou Mohammad
‘Abdoullah Ibn Koullaab (241), un des premiers théologiens de Ahl Al-Kalaam qui a été surnommé Al-Koullaab parce
qu’il débattait farouchement avec les Mou'tazilahs. A cette époque, les gens étaient un des deux groupes suivants : [-

Ahlous-Sounnah wal-Jamaa’ah, qui est la voie des Salafs qui affirme tous les noms et tous les attributs d’Allah, 2-Al-

14




Jahmiyyahs (incluant les Mou’tazilahs) qui nient les tous attributs d’Allah. Ibn Koullaab a introduit une troisiéme
approche qut fusionne la méthodologie des gens de Kalam, comme la phﬂosophie etla dialectique d’Aristote, avec des

aspects de la Sounnah basée sur la révélation et le suivi des textes.

Clest ainsi que Al-Koullaab affirme uniquement sept attributs d’Allah (Ia vie, la science, le pouvoir, la volonté, la parole,
I'oute et la vue), mais rejette I'aftirmation des attributs de Son &tre et les attributs d’action reliés a Sa volonté, comme :
les mains, les yeux, le visage, la miséricorde, I'amour, Al-Istiwa etc. Il est cependant important de comprendre que les
sept attributs affirmés par les Koullaabiyyahs ne sont pas affirmés selon la méthodologie des Salafs, en se basant sur les
textes, mais plutdt selon les régles de la logique grecque. Par exemple : ils affirment ['attribut de la parole a Allah, sauf
que la parole affirmée est une parole intérieure qui est abstraite, une parole unique et éternelle, qui n'a pas de
commencement ni de fin, qui est sans voix ni lettre, qui ne contient ni ordre ni interdiction et qui n’est pas audible. Ils
prétendent donc que le Qor’an que nous récitons et que nous lisons dans le Mous-haf n’est pas la parole réelle d’Allah,
mais une expression de la parole éternelle qui est en Lui, qu'ils appellent « Al-Kalam An-Nafsi », c’est-a-dire « la parole
de I'esprit » ou « La parole intérieure ». Leur facon d’affirmer la parole a Allah est donc une Bid'ah et I'idéologie de la
« parole intérieure » est également une Bid’ah, dont les Sahabahs n’ont jamais entendu parler. En ce qui concerne ce
qui est dans le Mous-hat et ce que nous récitons du Qor’an, ils considérent comme les Jahmiyyah et les Mou'tazilahs,
que cela est créé. Selon eux, le Qor’an n’est pas la parole incréée d’Allah, comme 'affirment a 'unanimité les Salafs. En
ce qui concerne les autres attributs d’Allah, ils les déforment en faisant leur Ta-wiil en les interprétant par la volonté,
ou la puissance. Car ils prétendent que de les affirmer implique de faire ressembler Allah a sa création ou de Lui

attribuer un corps.

Lorsque Al-Ash’ari quitta la secte des Mou'tazilahs (Vers l'an SOOH), il adopta d’abord la ‘Aqidah Kouﬂaabiyyah,
n’étant pas assez familier avec la Sounnah, les Hadiths et le Tafsir des Salafs sur le sujet des attributs et de la foi. La
cause de ce manque de connaissance peut étre attribué au fait que les Mou'tazilahs, avec lesquels il a passé quarante
années de sa vie, ne donnaient pas beaucoup d'importance i la révélation et a la Sounnah et donnaient précédence a ce
qu'ils appellent « la raison ». Durant cette période Koullaabiyyah transitoire, Al-Ash’ari n’affirmait a Allah que les sept

s

attributs comme Al-Koullaab. Cette période est représentée par le fait qu'il incitait les gens a lire le livre Al-Louma

fir-Radd ‘ala Ahliz-Zaighi wal-Bida’, aprés avoir annoncé qu'il quittait les Mou'tazilahs.

Cependant, quelques temps avant de mourir, aprés avoir rencontré quelques-uns des savants de la Sounnah, comme le
Sheikh Abou Yahya Zakariyah Ibn Yahya As-Saaji, Al-Ash’ari quitta la voie Koullaabiyyah pour suivre la voie des
Salafs. Parmi les livres qui reflétent ce changement on compte AlIbaanah, et Mqaabat A]—[s]mmj/ﬁnes.
Malheureusement, la voie qui est attribué & Aboul-Hasan Al-Ash’ari aujourd’hui, est en réalité la voie Koullaabiyyah,
une voie transitoire qu'il a suivi un certain temps, avant de connaitre la vérité de la voie des Salafs. Hélas, trés peu de
Ash’aris admettent cette réalité. Néanmoins, il est clair que ce qui compte pour Allah, et ce sur quoi une personne sera
jugée par Allah au jour dernier, n’est pas ce qu’elle a fait durant toute sa vie, mais c’est plutdt ce sur quoi elle termine
son existence. Aboul-Hassan Al-Ash’ari s’est bel et bien repenti avant sa mort et a déclaré étre sur la croyance de 'Tmam
Ahmad Ibn Hanbal, la croyance des Salafs, il était donc un Salafi et non pas un Koullaabi.

En ce qui concerne Abou Mansour, Mohammad Ibnou Mohammad Al-Maatouridi (3331—1), celui a qui on attribue la
croyance de la secte Maatouridiyyah, son histoire est moins connue que celle de Aboul-Hasan Al-Ash’ari, mais il fait
partie des gens de Kalam, avec une croyance semblable a celle de Ibn Koullaab, excepté sur quelques points. Toutefois,

aucune repentance n’a été mentionné i son sujet avant sa mort.

Les quatre Imams sont innocents de la secte des Ash'ariyyahs et des Maatouridiyyahs :

Les sectes des Asha'irahs et des Maatouridiyyahs font partie de Ahl-Al-Kalam et par conséquent, ils ne représentent
pas Ahlous-Sounnah wal-Jamaa’ah et n’en font pas partie, comme nous I'avons déj;i expliqué. Certains s’imaginent que
seul Ibn Taymiyyah et Mohammad Ibn ‘Abdul-Wahhaab ont réfuté les voies de Bid’ah des gens de Kalam. Mais ceci

est totalement faux, car de grands savants parmi les Imams des Salafs ont réfuté les arguments des Asha’irahs et ce bien

15




avant Ibn Taymiyyah et Mohammad Ibn ‘Abdoul Wahhab. La raison de cela est bien simple & comprendre puisque,
tout comme les Jahmiyyahs et les Mou'tazilahs, les Asha'irahs utilisent eux aussi Tlm Al-Kalam et Al-Jidaal (la
dialectique et la rthétorique philosophique) pour nier les attributs d’Allah en prétendant que leur sens n’est pas réel mais
allégorique et métaphorique (Majaaz). Cet argument du Majaaz est I'ancétre du Ta-wiil. Toutes les réfutations des
Imams des Salafs contre les Jahmiyyahs et les Mou'tazilahs avaient pour but daffirmer les attributs avec les textes de
la révélation et le simple bon sens. Ces réfutations des Salafs s'appliquent donc tout autant aux Jahmiyyahs et
Mou'tazilahs qu’aux Asha’irahs et aux Maatouridiyyahs, puisque leur prémisse est fondamentalement la méme, c’est-a-
dire : nier entiérement ou partiellement les attributs divins qui sont dans le Qor’an et dans la Sounnah sous prétexte
que cela représente une forme de Tash-biih ou Tajsiim. Voici quelques exemples des paroles des savants qui ont précédé

Ibn Taymiyyah dans la critique des Asha’irah et Maatouridiyyahs :

L'Tmam Abou ‘Omar Yousouf Ibn ‘Abdoul-Barr (463) dans son livre « Jaam:’ Bayaan Al-TIm wa fadlihi » rapporte
les paroles de 'ITmam Mohammad Ibn Khouwaiz Mindaad Al-Maaliki (390) dans son livre sur les témoignages «
Kitaab Ash-Shahaadaat » lorsqu'il explique les paroles de 'Tmam Maalik : (Le témoignage de Ahloul-Bida’ wa Ahloul-
Ahwaa (les gens de la Bid'ah et des passions) n'est pas accepté.) Il dit : (Pour ITmam Maalik et pout tous nos
compagnons, Ahloul-Ahwaa (les gens de la passion) sont les gens de Kalam; donc toute personne qui touche 3 Tlm Al-
Kalam (Moutakallim) fait partie des gens de Bid’ah et des passions, qu’il soit Ash’ari ou non, leur témoignage n’est pas
accepté dans I'Islam, et il doit étre boycotté et puni pour sa Bid’ah, et s'il persiste 3 suivre sa Bid’ah il lui sera ordonné
de se tepentit.) Voir Jami'ou Bapaan Al-Tlm wa Fadlih (1/942-943).

Le Sheikh Mohammad Ibn ‘Abdul-Malik Al-Karji (S32H), un des grands Imams du Madh-hab Ash-Shaafi’i dit dans
son livre : « Al-Fousoul fil-ousoul ‘Anil-a-tmmatil-fouhoul ilzaaman lidhawil-bida’t wal-foudoul » aprés avoir cité des
paroles des Imams, comme Malik, Ash-Shafi'i, Ath-Thawri, Ahmad Ibn Hanbal, Al-Boukhari, Soufyan Ibnou
‘Ouyainah, ‘Abdullah Ibnoul-Moubarak, Al-Awzaa’i, Al-Layth Ibn Sa'd, Ishaaq Ibn Rahouyah a propos des
fondements de la Sounnah et ce qui est connu de leur croyance, puis aprés avoir mentionné leur biographie, leur degré,
leur piété et leur science, il dit : (Il y a une grande preuve qui est directement impliqué dans le fait de rapporté les
citations de ces Imams contre toute personne qui prétend appartenir au Madh-hab d'un Imam, tout en le contredisant
dans la ‘Aqidah. Car cela améne obligatoirement I'un des deux a considérer I'autre comme étant égaré, Moubtadi’ ou
méme Kafir. Car, par Allah, d’adhérer & son Madh-hab sans adopter sa ‘Aqidah et condamnable selon la religion et la
nature. Celui qui dit : « Je suis un Shafi’i dans la pratique religieuse et Ash’ari dans la croyance ». Nous lui dirons :
« Ceci est contradictoirel Non c'est plut6t de 'apostasie! Puisque Ash-Shafi'i n’était pas Ash’ari dans la croyance. » Et
celui qui dit : « Je suis Hanbali dans les pratiques religieuses et Mou'tazili dans la croyance ». Nous lui dirons : « Tu
t'es donc égaré de la droiture du sentier dans ce que tu prétends, car Ahmad n’était pas Mou'tazili dans sa religion et
dans son Ijtihad... » Ceci est donc, par Allah, une grave insulte, une honte et lapsus qui représente une calamité, un
désastre et une mauvaise demeure pour quiconque qui adhére aux Madh-habs des grands Imams.) Fin de la citation.

On a posé la question au Sheikh Rabi’ Al-Madkhali, Rahimahoullah : Question : Une parole attribuée a Sheikhoul-
Islam prétend que lorsque les Asha’irahs se trouvent dans un pays dans lequel il n’y a pas de gens de la Sounnah, alors
dans ce cas, ce sont eux qui sont Ahlous-Sounnah. Est-ce que cela est exact ? Réponse : (Non, Sheikhoul-Islam a
mentionné que les Jahmiyyahs sont de plusieurs types. Il explique que parmi ces types, on compte ceux qui sont les
Jahmiyyahs d’origine. On compte aussi les Mou'tazilahs parmi les Jahmiyyahs. Et on compte aussi les Ash’ariyyahs
parmi les types de Jahmiyyah.

Ibn Taymiyyah a parlé avec dureté, dans ce passage, a propos d’Al-Tzz Ibn ‘Abdoul-Salam (un savant Ash’ari) qu'’il
nomme Abou Mohammad. Il parle de lui et dit : « Il suit les fondements des hérétiques ». Puis apres cela il mentionne
une exception parmi les Ash’ariyyahs et dit : (Excepté celui qui prend (sa croyance) du livre de Al-Ash’ari « Al-
Ibaanah »), car c’est le dernier de ses écrits. Donc, celui d’entre eux qui prend (sa croyance) du livre « Al-Ibaanah »
fait partie de Ahlous-Sounnah, 4 condition qu'il ne se dise pas étre un « Ash’ari », car il y a de grands méfaits dans
cette affiliation. Car les Ash’ariyyahs font partie des types de Jahmiyyahs, excepté celui qui prend sa croyance de « Al-

16




Ibaanah ». Si on trouve un Ash’ari qui prend sa croyance du livre « Al-Ibaanah », on dira qu'il est de Ahlous-Sounnah.
Cependant on lui dira : (ne dis pas : « je suis un Ash’ari ».) Mais s’il ne prend pas sa croyance du livre « Al-Ibaanah »,
il sera donc compté parmi les différents types de Jahmiyyahs.

Néanmoins, il y a des degrés (d’égarements) différents entre ces types. Car les Jahmiyyahs d'origine nient les noms et
les attributs en entier. Tandis que les Mou'tazilahs affirment les noms et nient les attributs. Les Ash’ariyyahs croient
en les noms et affirment quelques attributs, alors qu'ils nient les autres. Parmi les plus importants des attributs qu’ils
nient, il y a l'attribut de I'élévation d’Allah sur son tréne (Al-Istiwa), ainsi que (la parole d’Allah) avec leur maniére
fourbe de dire que le Qor’an est créé.

Les Salafs ont été trés sévéres contre les Jahmiyyahs. Parmi les Salafs : I'Tmam Al-Boukhari dans son livre « Khalq
Afaal al-‘ibaad » et ‘Outhman Ibn Sa’id Ad-Daarimi, dans sa réfutation des Jahmiyyahs et de Bishr Al-Mirrissi. Voila
quelques références vers lesquelles vous devez revenir, car elles vous seront profitables et clarifierons pour vous entre le
vrai et le faux. Donc, les Ash’ariyyahs qui ont pris leur croyance de « Al-Ibaanah » font partie de Ahlous-Sounnah, a
condition qu'ils se détachent de cette affiliation corrompue. Tandis que celui d’entre Ashaa’irahs qui reste sur leur voie
déviante, alors il fera globalement partie du nombre des Jahmiyyahs, selon ce que nous avons cité des propos de
Sheikhoul-Islam Ibn Taymiyyah. Tel que cela est connu de ce qu'il dit & leur sujet. Et ajoutons 4 cela le fait que les

Ash’ariyyahs ont beaucoup d’autres égarements, comme le Soufisme et de nombreuses superstitions.) Fin de la citation.

On comprend donc a partir de cette réponse, que les Salafs qualifiaient les Mou'tazilahs de Jahmiyyahs, en autre Bishr
Al-Mirrissi, qui était unes des tétes des Mou'tazilahs. On considérait également les Koullaabiyyahs comme étant des
Jahmiyyahs. On considérait aussi les Asha’irahs comme étant des Jahmiyyahs. Du moment qu’ils ont en commun avec
Jahm le principe de nier les attributs et de rejeter la preuve des textes révélés en se basant sur ce qu'ils prétendent étre
« la raison ». Cest pourquoi les Salafs disaient des Ash’ariyyahs qu'il sont des Mou'tazilahs travestis (méme si ceux-ci
réfutent ceux—lé), et ils disaient des Mou'tazilahs qu’ils sont des philosophes travestis.

Les Ash'arivvahs et les Maatouridiyyahs prétendent suivre les Madhaa-hibs, qu’ils appeﬂent les quatre écoles de Ahlous-
Sounnah wal-Jamaa'ah : le Madh-hab Hanafi, Maliki, Shafi'i et Hanbali. La vérité est que les Ash'ariyyahs et les
Maatouridiyyah se cachent derriére le nom de ces quatre Imams que pour se donner une crédibilité qu'ils n’ont pas et
ne méritent pas. Les quatre Imams auxquels ces Madhaa-hibs sont attribués sont absolument innocents de la Bid'ah

des Ashaa'irahs et des Maatouridiyyahs.

Premiérement : Aboul-Hassan 'Ali Ibn Isma'il Al-Ash-'ari Al-Basri, est né en I'an 260 et il est mort en I'an 324 apres
la Hijrah. Tandis que Abou Mansour, Mohammad Ibnou Mohammad Al-Maatouridi est mort en 333H. Les quatre

Imams étaient tous morts avant leur naissance :
I-L'Imam Abou Hanifah. An-Nou'maan Ibn Thaabit est né en I'an 80 et il est mort en I'an 150 (Rahimahoullah).
2-L'Imam Abou 'Abdillah, Malik Ibn Anas est né en I'an 93 et il est mort en I'an 179 (Rahimahoullah).

3-L'Imam Abou 'Abdillah, Mohammad Ibnou Idris Ash-Shaaf'i est né en I'an 150 et il est mort en I'an 204
(Rahimahoullah)

4-L'Imam Abou 'Abdillah Ahmad Ibn Hanbal est né en I'an 164 et il est mort en I'an 241(Rahimahoullah).

Ces 4 Imams sont tous morts avant la naissance de Al-Ash'ari et Al-Maatouridi, il n'est donc pas possible de prétendre
que les Imams étaient Ashaa'irahs ou Maatouridis dans la croyance. Les quatre Imams de Ahlous-Sounnah étaient tous

Salafis dans la croyance et le Manhaj, ils affirmaient tous les attributs d’Allah et réfutaient les négateurs.

Sans patler d'autres parmi les grand Imams des Salafs, qui étaient également tous sur la croyance des Salafs : L'Imam

Al-Boukhari (164-256), I'lmam Mouslim (204-261) I'lmam Az-Zouhri (* -128), I'Tmam Al-Awzaa'i (* -157), I'lmam

17




Ishaaq Ibn Rahouyah (166-238), I'lmam Abou Hatim Ar-Raazi (195-277), I'lmam Abou Zour’ah Ar-Raazi (200-
264—), ['Tmam 'Ali Ibnoul-Madiini (I6I—Z34> et beaucoup d’autres.

Deuxiémement : La croyance des Ashaa'irahs (Al—KouHaabiyyahs) et des Maatouridiyyahs n'a commencé a se propager
que bien aprés la mort de Aboul-Hassan, dans les années SOOH et souvent pour des causes politiques et non par des
preuves religieuses ni rationnelles. C’était souvent imposé par la force par certain des dirigeants qui avaient accepté cette
croyance, comme AI—Ayyoubi en orient et comme Ibn Toumart et les Mouwahhidines au Maghreb. Ceux qui ont
propagés leur croyance par la suite sont éventuellement revenus a la croyance des Mou'tazilahs qu'ils prétendaient

vouloir réfuter. Ce qui prouve que les quatre Imams sont innocents de leurs croyances déviées.

Sheikhoul-Islam Ibn Taymiyyah dit a ce sujet : (Il n'y a pas eu d'imam sans qu’il ne soit victime de gens se réclamant
injustement de lui, alots que celui-ci est innocent d’eux. Des gens se sont réclamées de Malik, alors que Malik est
innocent d’eux. Des gens se sont réclamées de Ash-Shafr’i, alors que Ash-Shafi’i est innocent d’eux. Des gens se sont

réclamées de Abou Hanifah, alors qu’il est innocent d’eux.)’
Conclusion :

Ce livret nous aide & comprendre de maniére générale que le Ta-wiil des attributs Divins est une Bid’ah, car les Salafs
ne l'ont jamais fait et que la base est de prendre les textes des attributs tels qu’ils sont, sans les rejeter, ni les déformer.
Cependant, il reste tout de méme A clarifier le probléme de quelques narrations qui sont cités par les gens du Ta-wiil,
et qui mentionnent des propos parfois ambigus, attribuant faussement aux Salafs le Ta-wiil des attributs Divins. Ce
livret répond donc a six questions fondamentales et apporte la lumiére sur ces narrations. Nous demandons a Allah

son acceptation et sa miséricorde et que ce soit une cause de guidance pour ceux qui cherchent la vérité.

Samedi le 9 septembre 2024.
Le 7 de Joumaada Al-Oulaa, 1446.
Montreal, Québec, Canada.

Abou Hammaad Sulaiman Dameus AI—Hayit:i.

6 Voir Al-‘Ouqoud Ad-Dourriyyah : p. 157 et Majmou’ Al-Fataawaa : (3/157)

18




La premiére question : Les Sahabahs ont-ils divergé au sujet de la ‘Aqgidah ?

La deuxiéme question : Ibnou ‘Abbaas a-t-il fait le Ta-wiil de l'attribut de la jambe (As-Saaq)?

La troisiéme question : “Ali, Ibnou Mas’oud, Abou Moussa et Oumm Salamah ont-ils fait le
Ta-wiil de certains attributs ?

La quatriéme question : L'Tmam Ahmad a-t-il fait le Ta-wiil de certains attributs ?

La cinquiéme question : La position des gens de la Sounnah au sujet de celui qui fait le Ta-
wiil des attributs.

La sixiéme question : Est-il permis de mentionner les versets et les Hadiths au sujet des
attributs au commun des musulmans ?

19




20




[a premiére question :

Les Sahabahs ont-ils divergé au sujet de la ‘Aqgidah (particuliérement sur les noms et
les attributs divins) ?

Les Sahabahs ont accepté les textes des deux révélations (le Qor’an et la Sounnah) en lien avec les noms et les

attributs d’Allah. Ils s’y sont soumis et il n'y a jamais eu entre eux aucune divergence, désaccord, ni discorde dans la

compréhension de leurs sens. Aucun d’entre eux n’a jamais demandé au prophéte 2 propos de leur signification, car
le Qor’'an et la Sounnah sont en langue arabe pure. Les Sahabahs étaient les plus éloquents parmi les arabes, cest
pourquoi leur compréhension de la parole d’Allah et de son messager est la plus parfaite et compléte des
compréhensions. Le consensus des Sahabahs a donc été conclu sur le fait que le sens apparent des noms et des attributs
d’Allah est ce qui est voulu par ceux-ci, selon ce qui convient a sa perfection et a sa grandeur majestueuse. Et il n’y a

jamais eu entre eux une quelconque divergence a ce sujet, comme ils ont pu diverger dans les questions sur 'application
J q q I3 J p g q PP

du Figh.

Donc, quiconque attribue aux Salafs, et a leur téte les Sahabahs de Mohammad %, le Ta-wiil (c’est—é—dire la
déformation du sens) des attributs d’Allah a certes menti sur eux, leur a fait une injustice et les a accusés faussement et

mensongerement d'étre tombés dans les piéges du Ta-wiil.

L'Tmam Ibnou ‘Abdil-Barr a dit : (Les gens de la Sounnah sont tous unis sut le fait d’accepter et de croire en
tous les attributs rapportés dans le Qor’an et la Sounnah et de les prendre dans leur sens réel et non allégorique.)’

Sheikhoul-Islam Ibn Taymiyyah a lancé le défi a toutes les sectes de ramener la parole d'un seul Sahabi qui

aurait fait le Ta-wiil d'un d’entre les attributs d’Allah et aucune d’entre toutes ces sectes réunies n'a jamais été capable

de le faire.

Sheikhoul-Islam dit : (J'ai donné 3 tous ceux qui sont en désaccord avec moi sur quoique ce soit 3 son sujet

(le livre AI—‘Aqida.h Al-Waasitiyyah) une période de trois ans pour tamener une seule parole (d'un Imam) des trois
premiéres générations que le prophéte 2, glorifié quand il dit :

05 A g, s T R .
((‘("}F'}J‘iﬁﬁ'mf&ﬁﬁﬁ”‘f&’ﬁé”‘dﬂ‘gjﬂ‘i’n
« La meilleure génération est Ia génération dans laquelle j'ai été suscité, Puis celle qui Ia suit. Puis celle qui [a suit. » )*

11 dit également’ : (J'ai regardé tous les Tafsirs qui ont été transmis des Sahabahs et ce qu'ils ont rapporté
comme Hadiths et j’ai trouvé dans cela ce qu’Allah a voulu comme livres, grands et petits, plus de cent Tafsirs. Jusqu'a
maintenant, je n’ai jamais trouvé aucun d’entre les Sahabahs qui aurait fait le Ta-wiil de quoique ce soit des attributs
divins de maniére contraire i ce qu'implique leur sens connu. Plutdt ce qui fut rapporté d’eux est I'approbation et
I'affirmation.)"

11 dit également : (Le point est que les Sahabahs — que la satisfaction d’Allah soit sur eux — (...) et ils n’ont,
a la base, jamais divergé sur quoique ce soit des fondements de I'Islam ; ni sur les attributs divins, ni sur le Qadar (la
prédestination), ni sur les questions reliées aux noms et aux jugements (Al-Asmaa wal-Ahkaam), ni sur les questions

7 Voir At-Tamhid (7/145) dans I’édition marocaine.

8 Voir Al-Ouqoud ad-douriyyah de Ibn ‘Abdoul-Haadi (235).

9 Voir Majmou’ Fataawaa (6/394). Et également Minhaj As-Sounnah (6/336).

10 En qui allons-nous croire? Sheikhoul-Islam, celui qui a pratiquement lu tous les Tafsirs de ce monde et qui est du nombre des gens qui
ont énormément lu, ou en les gens de I'ignorance et de la passion? (Lequel donc des deux partis a le plus droit a la sécurité? (Dites-le)
si vous savez.) (Al-An’am : 81).

21




reliées 4 la gouvernance (...) bien au contraire, ils affirmaient les attributs d’Allah, par lesquels Il a parlé de Lui-
méme.)"!

L'Tmam Ibnoul-Qayyim dit : (Ils — c’est-3-dire les Sahabahs — n’ont pas divergé en une seule occasion au sujet
de l'interprétation (Ta-wiil) des attributs divins et de leurs narrations. Au contraire, leur parole ainsi que la parole des
Tabi'ines aprés eux, est en patfaite harmonie sur le fait de les approuver et de les prendre tels quels, avec la
compréhension de leur signification et d’affirmer leur réalité.)"

Il dit aussi : (On n'a jamais rapporté d'un seul d’entre les Sahabahs que les versets au sujet des attributs feraient
partis des versets équivoques (Al-Moutashaabihaats). Plutdt il a été rapporté de leur part ce qui indique le contraire de
cela. Comment serait-il donc possible que les versets au sujet des attributs divins soient pour eux des versets équivoques
? Surtout qu'ils n’ont jamais divergé entre sur quoique ce soit de ces versets.)"

Le grand savant Al-Magqriizi (mort en I'an 845 Hijri) — Qu'Allah lui fasse miséricorde — a dit : (C’est ainsi
qu'ils (les Sahabahs) ont affirmé comme (attributs) ce qu’Allah a affirmé comme attribut 4 sa noble personne, comme
le visage, la main, ainsi que d’autres attributs, en niant toute ressemblance aux créatures. Ils ont affirmé (les attributs
divins) sans faire de ressemblance (Tashbiih) et ils les ont épurés (de toute imperfection ou défaut), sans faire de
négation (Ta'tiil). Et nul d’entre eux ne s’est jamais permis de déformer (Tahrif) le sens de quoique ce soit A propos
des attributs. IIs ont tous vu qu'il fallait laisser les attributs tels qu'ils ont été rapportés.)'*

Son éminence I'Imam ‘Abdul-‘Aziz Ibn ‘Abdullah Ibn Baz — Qu'Allah lui fasse miséricorde — a dit : (Les
Salafs n’avaient qu'un seul Madh-hab : c’est le Madh-hab de Ahlous-Sounnah wal-Jamaa’ah, qui sont les Sahaabahs,
ainsi que ceux qui les ont suivis de la meilleure fagon. Et il (Ie Madh-hab des Salafs) est plus sfir, plus savant et plus
sage. Tandis que le deuxiéme Madh-hab est le Madh-hab des Khalafs. Et c'est le Madh-hab des gens de la fausse
interprétation (Ta-wiil) et de la falsification (Tahriif) et de la complication inutile (Takallouf).)"

Le grand savant Ibnou ‘Outheymine — Qu'Allah lui fasse miséricorde — a dit : (Certes, depuis les premiers
temps de cette Oummah, les Salafs Salihs sont unis sur le fait d’affirmer ce par quoi Allah s’est décrit lui-méme, ainsi
que ce par quoi son messager I'a décrit et sur le fait de prendre les textes religieux a ce sujet dans leurs sens
apparents, selon ce qui convient 3 Allah, sans faire de (Ta-wiil), c’est-a-dire sans déformer le sens apparent des attributs.
Et ils (les Salafs) méritent plus d’étre suivis.)"

Il a dit aussi — Qu’Allah lui fasse miséricorde —: (Ceci clarifie que les gens de la Sounnah sont unis sur le
contraire de ce que font les gens du (Ta-wiil) qui déforment le sens apparent des attributs et leur consensus est la
preuve qui a le dessus.)"’

Les savants du comité permanent pour la recherche scientifique et la Fatwa ont dit : (Diviser Ahlous-Sounnah
wal-Jamaa'ah en deux groupes de cette fagon est incorrecte. L'explication de ce sujet est que les Sahabahs — qu'Allah
soit satisfait d’eux — formaient une seule Oummah dans la croyance et la politique, jusqu’au Khilafah de ‘Outhman —
qu’'Allah soit satisfait de lui — et c'est alots que les premiers signes de divergences firent leur apparition sur le plan
politique et non dans la croyance.)'

11 Voir Minhaj As-Sounnah (6/336).

12 Voir As-Sawa’iq Al-Moursalah (1/210).

13 Voir As-Sawa’iq Al-Moursalah (1/213).

14 Voir Al-Khoutat al-Maqriziyyah (2/356).

15 Voir Majmou’ Fataawaa Ibn Baz (3/63-64).

16 Voir Majmou’ Fataawaa Ibn ‘Outheymine (1/235). Dar Ath-Thourya avec le Tahqiq de Fahd As-Salman.
17 Voir Majmou’ Fataawaa Ibn ‘Outheymine (1/236). Dar Ath-Thourya avec le Tahqiq de Fahd As-Salman.
18 Fatwa numéro (5082), (3237-239).

22




Ils ont dit : (Clest ainsi qu’on sait que Ahlous-Sounnah wal-Jamaa’ah n’est pas deux écoles, ce n’est qu'une
seule école unique qui est défendue et préchée par ceux qui suivent leur voie.)

Je dis : Pourquoi des gens de Bid’ah commettent-ils ces actes ignobles qui géneraient les plus bas et vils des

hommes ?
AP I, o (3% o %Lz o s
€LIEY) §5) g3 o) (gl 1 e 255 I8 28 %
(Quelle monstrueuse parole que celle qui sort de leur bouche! Ce qu'ils disent n'est que mensonge.) [ Al-Kahf :
18:5]

4595 Al Yi%
(Comme est mauvaise la charge (qu'ils auront a porter)) [Al-An’aam : 6 : 31

Sais-tu — O toi le lecteur — vers qui les gens de Bid’ah ont orienté leurs fléches ? Ils les ont orientées vers les

compagnons du prophéte 2 et ils les ont accusés de faire le Ta-wiil, cC'est-a-dire de déformer le sens des attributs
d’Allah. N'as-tu pas honte de ces mauvaises attaques'? N'as-tu pas de remords et ne vas-tu pas te repentir sincérement
de ce que tu as fait ? Sais-tu que tu brises le consensus infaillible de la Oummah en faisant cela et que tu falsifies les

paroles des ‘Oulamas qui ont transmis le consensus des Sahabahs sur le fait de rejeter le Ta-wiil.

19 Est-ce que de décrire les Sahabahs comme étant des Mou-awwilahs - ne serait-ce qu'un seul d’entre eux - fait partie du bon
comportement a avoir avec les Salafs As-Salih, en commengant par les compagnons de Mohammad #2 ou est-ce une insulte vis-a-vis de leur
croyance ? Subhaanallah ! Comment les gens de la fausseté et de la Bid’ah auraient trouvé la vérité qui est obligatoire au sujet des attributs
tandis que certains des compagnons du prophete £ se seraient égarés du chemin et auraient fait le Ta-wiil des attributs d’Allah !
Ibnoul-Qayyim dit dans son livre As-Sawaa’iq Al-Moursalah (3/843) : (Glorifié soit Celui qui aveugle de la vérité les yeux de qui il veut
d’entre ses créatures, tout comme il a aveuglé les yeux de qui il veut les privant de pouvoir voir le soleil. Mais c’est la faute de leurs yeux et
non la faute de la vérité. La description de leurs yeux qu’a fait le poéte est exacte, lorsqu'’il les compare aux yeux des chauves -souris,
incapables de voir la lumiére du jour et incapables d’y ouvrir les yeux, ne supportant que I'obscurité de la nuit.)

23




24




La deuxiéme question :

La parole autour du Tafsir de ce qu'Allah dit dans le verset :
%dl.« o ;,a.«& o ’%

(Le jour ot une jambe sera dévoilée)
[Al-Qalam : 68 : 42]

L'attribut de la jambe est affirmé i Allah authentiquement & partir de la Sounnah qui explique la parole
d’Allah :
{3l oF A3y
(Le jour ot une jambe sera dévoilée)
[Al-Qalam : 68 : 42]

Selon Abou Sa’id Al-Khoudri qui a dit : J'ai entendu le prophéte £ dire :

:j.g.b ‘9&; J;&::JMM‘W}PLJLJJJ‘JW \SUAJS 4 y‘gu.g j.\a.m;‘g.j

(1o u,
« Notre Seigneur dévoilera sa jambe et chaque croyant et croyante se prosternera devant lui, Seul restera
debout toute petsonne qui se prosternait pour se faire voir et se faire entendre dans ce bas monde, quand il essatera de

se prosterner, la colonne de son dos deviendra comme une barre. »*

Et dans un autre Hadith il a dit :

° s s & y_ P £ 5. ai o
J.E:d_,,&;uél;g‘il lmwcbjw‘ ‘)_9.“5‘0..9 V&JL“ djﬁ.&u 3| :j‘)glﬁjwﬁn)yJJu|wkﬁ))
\;g;.;.i;é‘i;;:;:g,:bi;:.g:,@g,;d%;;;cwgij%ﬁi;;;é‘gug,a;&@w d,),um;,w\

ye// °

(a3 G 8245 3 55 Sty
« Allah, Le Dominateur (Al-Jabbaar) leur viendra avec une image différente de celle avec laquelle ils [avaient
vu [a premiére fors. Il dira : Je surs votre Seggneur. Alors ils diront : tu es notre Seigneut. Petsonne ne lui parlera excepté
les prophétes. Il dira donc : Y a-t-il un signe entre vous et Lui pour le reconnaitre ? Ils diront alors : Ia jambe. Il
dévoilera donc sa Jjambe, alors tout croyant se prosternera devant Lui, Il ne restera (debout) que ceux qui se
prosternatent pour se faire voir ou se faire une reputaﬁon. Chaque fois qu'un d'entre eux tentera de se prosterner, son

dos deviendra raide comme une seule barre, »*'

Et selon ‘Abdullah Ibnou Mass’oud selon le prophéte #€ dans un long Hadith dans lequel il est dit :

20 Rapporté par Al-Boukhari (4919).
21 Rapporté par Al-Boukhari (7439) et Mouslim (183).

25




j.é:jﬂé.wibjjui&ld&:g,}#:du?uiulglhftlgéjz.}ﬁ’ﬁrﬁu:jﬂéﬁ.&;@@w‘,ﬂ,uﬁﬂjﬁg))
U5 Jand 1 il o Tl 10 g2 6 gn e 55 0 ol 3 ol 13 sk 5 U B 100535 S, 1 68,8
oz TPNT p % . o8t s . g % 3 . R P I S
M}%c&%%bﬂ‘&j%éc{@“gﬁwéjj& rﬁﬁjdbb&boﬁwggdﬂ‘}sﬁ@s@buﬁ%&

(O EREE e PR HY
« Le Seigneur se présentera donc a eux et leur viendra et Il dira : qu’avez-vous a ne pas étre partis comme les
autres sont partis. Il dit ensuite : Ils diront : Certes nous n’avons pas encore vu celui que nous adorons. Il dira : Le
reconnaitrez-vous si vous le voyez? Ils diront : Il y a entre nous et Lui un signe, si nous le voyons, nous le reconnaitrons.
Il dira : quel est-il? IIs diront : Il dévoilera sa jambe. Il dit : Il dévoilera alors sa jambe et toute personne dont la colonne
est capable de se prosterner tombera en prosternation. Tandis que des gens auront leur dos raide comme les cornes de

la vache. Ils voudront se prosterner mais ne seront pas capables :

C s 2Ry Tirezs de e
§OLa o252 mndl J) 55801 56 A5
(Ils étaient en effet appelés A se prosterner alors qu'ils étaient sains et saufs!)

[Al-Qalam : 68 : 43] »*

s
z P 5ty 507, S 09 L S5 o % w0t S 4 . S0, 8o Ti%
|Je-‘j\2k9wﬁm|j.@b‘,:.m_j cwﬁ&%eﬁb&%“&‘@)ew&jldUJ
Ibou Mass’oud dit : Il dévoilera sa jambe, alors tout croyant se prosternera. Tandis que le dos du mécréant

durcira et deviendra comme un seul 0s.%

Et les Sahabahs n’ont pas divergé dans I'affirmation d’un attribut d’Allah. Leur divergence était uniquement
sur le fait d'utiliser ce verset comme preuve pour cet attribut, puisqu’ils ont divergé au sujet de l’interprétation du
verset : est-ce que le dévoilement signifie celui de 'horreur [du Jugement] ou s’agit-il que le Seigneur dévoilera sa jambe
? Les Sahabahs et les Taabi'ines n’ont divergé en rien sur ce qui est mentionné au sujet des versets qui traitent des

attributs, excepté sur ce verset™,

Lorsqu’ils I'affirment en tant qu’attribut d’Allah, ils I'affirment avec une preuve extérieure, le Hadith d’Abou
Sa’id Al-Khoudri.

Dong, a la lumiére du Hadith mentionné, la signification du verset devient : « Le jour ott Allah dévoilera sa
jambe 4 ses serviteurs, ils seront invités a se prosterner : alors les croyants qui se prosternaient a Allah avec pureté pour
lui dans leur religion se prosterneront, tandis que les hypocrites qui se prosternaient par ostentation, dans le but de se
faire voir ne seront pas capables de se prosterner, puisque leur colonne vertébrale deviendra raide comme un biton. Ils

ne seront donc pas capables de s'incliner pour se prosterner. »*

Ceux qui ont défendu la position que le verset a lui seul affirme I'attribut de la jambe ont dit :

22 Le Hafidh Ibn Hajar dit dans son livre Al-Mataalib Al-‘Aaliyah (18/493) : (Cette chaine est authentique, connectée et ses rapporteurs sont
(Thiqaat) fiables.)

Rapporté par Ibnou Abi d-Dounyaa dans Wasf Al-Jannah (29), par ‘Albdullah Ibn Ahmad dans As-Sounnah (1203), par Ibn Nasr dans
Ta’dhim Qadras-Salat (278), par Ibn Khouzaymah dans At-Tawhid (2/583-584), par At-Tabaraani dans Al-Kabir (9763), par Ad-
Daaraqoutni dans Ar-Rou-yah (162), par Ibnou Mandah dans At-Tawhid (532), par Al-Haakim (2/376-377) (4/589-592)

23 Rapporté par Ibn Mandah (4), par Al-Bayhagqi dans Al-Asmaa was-Sifaat (750) par la voie de Ibrahim An-Nakhaa'i selon Ibnou Mas’oud
et il a été suivi par Abou Saadiq Mouslim Ibn Yazid selon Ibnou Mas’oud, comme on le retrouve dans le Tafisr de ‘Abdur-Razzaaq (As-
San’aani) (3293).

24 Voir : Bayaan talbis al-Jahmiyyah (5/472).

25 Voir : As-Sifaat Al-llaahiyyah (315).

26




Certes le sens apparent du Qor’an prouve cela du point de vue qu'il nous informe qu’ll dévoile sa jambe et
qu’ils sont invités a se prosterner. Orla prosternation n’est permise que pour Allah, nous savons donc qu’ﬂ est celut
qui dévoile sa jambe. De plus, il est incorrect de dire que ce qui est dévoilé est la difficulté, car ce qui est utilisé avec la

difficulté est de dire qu’AIlah « nous enléve, nous retire ou nous délivre » de la difficulté, comme lorsqu’ﬂ dit :

-

555 oA ) AT i RIS 5y
(Puis quand on leur retire le chitiment, voild qu'ils violent leurs engagements.)
[Az-Zoukhrouf : 43 : 50]
Et lorsqu'Tl dit :

38, o5 5. 8 2 s

TSR P S I R R A AL
€055 2 1358l op JoT ) 5 ) o LS (g
(Bt quand on leur retire le chitiment jusqu'au terme qu'ils devaient atteindre, voild qu'ils violent ]'engagement.)

[Al-A'raaf: 7 : 1357

Ibn Tamiyyah dit : (La narration qui est rapporté a ce sujet selon Ibn ‘Abbaas a une trés mauvaise chaine de
transmission. )’

Sheikhoul-Islam veut parler des narrations — et elles sont différentes — rapportées selon Ibnou ‘Abbaas par des
voies faibles comme celle qui est lue de la maniére suivante :

“( . - 2 . 2 ° P
fole of NP st
(Le jour ot une jambe sera dévoilée)
[Al-Qalam : 68 : 42]

Tandis que ce qui a été rapporté authentiquement d'Ibnou ‘Abbaas cest plutdt qu'il a récité :

w2 P e,
€Ol o sSSP

(Le jour ot elle dévoilera ’horreur.)
[Al-Qalam : 68 : 42].
Ibnou ‘Abbaas dit : Il veut parler de la résurrection et de 'Heure du jugement.”®

Et selon cette lecture il n'y a aucun probléme a dire que ce nest pas un verset parmi les versets au sujet des
attributs divins.

Et ceci n’est pas une déformation (Ta-wiil) du sens de I'attribut de la part d’'Ibnou ‘Abbaas. Ibnou ‘Abbaas a
plutét compris que ce verset n’était pas un texte explicite au sujet des attributs, puisqu’on n'a jamais connu aucune
déformation du sens des textes concernant les attributs de la part des Sahabahs. Tl n’y a donc aucun probléme, selon la

lecture d'Ibnou ‘Abbaas (Li:%) qui est avec la lettre (ot), d'interpréter le verset comme étant la difficulté et 'angoisse.

26 Voir : As-Sifaat Al-Ilaahiyyah (315).
27 Voir : Ar-Radd ‘Alal-Bakri (293).

28 Rapporté par Al-Farraa dans Ma’aani Al-Qor’an (3/177), et par sa voie Al-Bayhaqi I'a rapporté dans Al-Asmaa was-Sifaat (2/185) et il
est déclaré Hassan (authentique) par Al-Hafidh dans Fathoul-Baari (13/528).

27




Sheikhoul-Islam Ibn Taymiyyah a dit: (Il n’y a pas de doute que ce qui est apparent du Qor’an n’indique pas

que ce verset parle d’un attribut car il dit :

2Lcss 0,

{3Le P i B4
(Le jour ot une jambe sera dévoilée)
[Al-Qalam : 68 : 42]

La jambe est mentionnée a I'indéfini et 'affirmation n’est pas attribuée & Allah et il n'a pas dit : (Sa jambe).
Donc puisque la jambe n’est pas définie par attribution, il n’est pas évident que ce soit un attribut, excepté par une
autre preuve. Ce genre d'interprétation n’est donc pas une forme de Ta-wiil, puisque le Ta-wiil signiﬁe de détourner le
verset de son sens, ce quon peut en comprendre et ce qu'il signifie. Mais beaucoup d’entre eux donnent au mot une
signiﬁcation autre que celle qu’il signiﬁe réellement. Ils cherchent ensuite a détourner ce mot de cette fausse Signiﬁcation
et ils font de cela une forme de Ta-wiil, ce qui est une erreur de deux points de vue, comme nous I'avons expliqué plus

d'une fois précédemment.)”

Ash-Shawkaani, le grand savant, a dit : (Allah nous a épargné d’avoir 2 expliquer ce verset par ce qui est
rapporté authentiquement du messager d’Allah % et cela n'implique nullement un corps ou une ressemblance, car rien

ne lui ressemble.)*

29 Voir : Bayaan talbis al-Jahmiyyah (5/473).
30 Voir: Fathoul-Qadir (5/331-332).

28




[La troisiéeme question :

‘Ali, Ibnou Mas’oud, Abou Moussa et Oumm Salamah ont-ils fait le Ta-wiil de certains
attributs ?

Je dis : Rien d’authentique n’a été rapporté au sujet du Ta-wiil des attributs divins de la part des Sahabahs. Et
ce qui a été rapporté de la part de certains d’entre eux est entre deux cas :

I-C’est soit une narration authentique qui ne contient aucune preuve de Ta-wiil, comme la narration d’Ibnou

‘Abbaas que nous avons mentionnée dans la deuxiéme question et que nous avons expliquée en détail.

2-Soit c’est une narration qui est faible, non authentique et qui ne peut pas servir de preuve. Comme ce qui a

été rapporté selon Abou Moussa Al-Ash’ari, qui rapporte du prophéte £ A propos de la parole d’Allah : (Le jour o
une jambe sera dévoilée) [Al-Qalam : 68 : 42] Il a dit :

PR . 8 - P S .
(ol S92 wdif 5 58
. = ;:-}‘-‘ y
« Une immense lumiére devant laquelle ils tomberont prosternés. »"'

Al-Bayhaqi — Rahimahoullah — a dit : (Rawh Ibnou Jounaah est seul 3 I'avoir rapporté, il est de la région du
Sham et il rapporte des Hadiths mauvais qui ne peuvent étre supportés par le suivi d’'un autre narrateur. Wallahou
A’lam.)

On voit donc que c’est une narration qui est faible, pas authentique et qui ne peut pas servir de preuve.32
Ibn Kathir I'a déclarée faible®, ainsi que Al-Hafidh Ibn Hajar*.

Dans certains livres de Qusoul AI—Fiqh, on remarque également qu’on propage la voie des Mou-awwilahs (Ies
gens du Ta—wiil) eton la présente comme étant la voie des Salafs dans les attributs divins !

Az-Zarkashi — Rahimahoullah — a dit : (Section : ce dans quoi entre le Ta-wiil.
11 entre dans deux choses :

I-L'une d’elles : Il entre dans les branches (tout ce qui ne fait pas partie des fondements): c’est un sujet

d’accord.

2-L’autre : Il entre aussi dans les fondements : comme la croyance, les principes des questions religieuses et les

attributs divins qui donnent l’impression (d’une ressemblance entre Allah et sa création selon les gens de Kalam).

Ils ont divergé en trois voies a ce sujet :

31 Rapporté par Abou Ya’'laa (7283), par At-Tabari dans son Tafsir (23/195), par Al-Bayhaqi dans Al-Asmaa was-Sifaat (752) et par Ibnou
‘Asaakir dans Tarikh Dimashq (52/333).

32 Voir : Al-Majrouhines (1/300).

33 Voir : Tafsir Al-Qor’an Al-‘adhim (8/199).

34 Voir : Fathoul-Baari (8/664).

29




I-La premiére : ceux qui disent que le Ta-wiil n’entre pas dans les attributs divins, il faut plutét les prendre
dans leur sens apparent, aucun d’entre eux ne peut étre déformé. Ce sont les Moushab-bihahs (ceux qui font ressembler

les attributs d’Allah & ceux des créatures).

2-La deuxiéme : ceux qui disent qu’ﬂ est possible de faire le Ta-wiil des attributs divins, mais on se retient de
le faire tout en purifiant notre croyance du Tash-biih et du Ta'tiil. Selon la parole d’Allah :

8,

Loy it sy
(Alors que nul n'en connait I'interprétation excepté Allah.)
[Aali ‘Tmraan : 3 : 7]
Ibn Bourhaan a dit : Ceci est la parole des Salafs.
3-La troisiéme : ceux qui disent qu'il est possible de faire le Ta-wiil des attributs divins et qui I'ont fait.

Il dit : La premiére est fausse et les deux autres sont rapportées des Sahabahs. Le fait de se retenir de faire le

Ta-wiil est rapporté par Oumm Salamah (L a1 .2,) car elle a été questionné au sujet de Al-Istiwaa et elle dit : (Al-

Istiwaa est connu, le comment n’est pas connu, y croire est une obligation, et la question (sur le comment de Al-Istiwaa)

est une Bid’ah.

Malik a également été questionné a ce sujet et il a répondu par la méme réponse que celle de Oumm Salamah,

excepté qu'il a ajouté ceci : (Et quiconque revient avec cette question, je lui frappe le cou.

Soufyan Ath-Thawri a également été questionné a ce sujet et il a dit : (Je comprends de la parole d’Allah :

) 5 07 ¢ T 8.07%
§sF i B Ay
(Le Tout Miséricordieux S'est élevé dstawa> sur le Trone.)
[Taaha: 20: 5]

La méme chose que ce que je comprends de la parole d’Allah :

2
T

Gl ) sFu iy
(Il S'est ensuite occupé (de la création) du ciel)
[Foussilat : 20 : 5]

Et le Ta-wiil a été rapporté de la part de ‘Ali, d'ITbnou Mas’oud, d’'Ibnou ‘Abbaas et d’autres. Et il dit : C'est

selon nous la position choisie.)*

Je (Sheikh ‘Arafaat) dis : Badroud-Din Az-Zarkashi Ash-Shaafi’i a déformé la voie des Salafs — qui consiste a
affirmer ce qu'Allah a affirmé A propos de lui-méme et a affirmer ce que son messager ¥ a affirmé au sujet de son
Seigneur — pour la faire passer pour la voie des Moushabbihahs. C'est la méthode des gens de Bid’ah, lancer de mauvais
sobriquets au sujet des gens de la Sounnah en disant qu'ils sont des Moushabbihahs, des Hashawiyyahs ou des
Moujassimahs. Az-Zarkashi fait donc de la voie des Moufawwidahs la voie des Salafs. Mais il ne se limite pas a cela, il

va jusqu’;i attribuer cette voie des Moufawwidahs aux Sahabahs, alors qu’ils en sont innocents.

35 Voir : Al-Bahroul-Mouhit (5/39), et Irshaad Al-Fouhoul 2/47).

30




Et lorsque Az-Zarkashi dit : (Et le Ta-wiil a été rapporté de la part de ‘Ali, d'Ibnou Mas’oud, d'Ibnou ‘Abbaas
et d’autres.) Il aurait dt ramener des preuves et des évidences pour supporter sa prétention. Combien de gens prétendent

des choses qui ne tiennent pas debout comme I'a fait Az-Zarkashi ?

Et Az-Zarkashi a pris tout cela d'Ibnou Bourhaan. Et As-Shawkaani les a suivis — qu’Allah lui pardonne — et
a commenté en supportant leur opinion dans son livre Irshaad Al-Fouhoul : (Je (Ash-Shawkaani) dis : Ceci est la voie
claire et la méthodologie par laqueﬂe nous sommes épargnés de tomber dans les abimes du Ta-wiil, au sujet des choses
dont seul Allah connait I'explication. Et les Salafs Saalih suffisent comme modele pour celui qui veut suivre un bon
exemple. Ils sont le meilleur exemple A suivre, si on supposait qu'il n'y avait pas de preuve tranchante pour interdire (le

Ta-wiil). Que dire alors si son interdiction est 13, présente dans le Qor’an et la Sounnah.)*

Et ceci est une erreur et une délusion de la part d’Ash-Shawkaani — qu’AHah lui pardonne — du fait qu’il a

attribué aux gens de la vérité ce dont ils sont innocents.
Est-ce que les Salafs disent : (ils (Ies attributs divins) ont un Ta-wiil mais nous nous abstenons de le faire.) ?

On ne dit donc pas au sujet de I'affirmation des significations des attributs d’Allah le trés Haut : (nous nous
en abstenons). Plutét, la parole des Salafs est unanime au sujet de l’acceptation et la lecture des textes des attributs avec

la compréhension de leur signification et ['affirmation de leur réalité.

Sheikhoul-Islam Ibn Taymiyyah a lancé le défi A toutes les sectes de ramener la parole d'un seul Sahabi qui

aurait fait le Ta-wiil d'un d’entre les attributs d’Allah et aucune d’entre toutes ces sectes réunies n'a jamais été capable

de le faire.’’

En ce qui concerne les propos d’Az-Zarkashi rahimahoullah : (Le fait de s’abstenir de faire le Ta-wiil est
rapporté par Oumm Salamah (Lgs «? ,) car elle a été questionnée au sujet de Al-Istiwaa et a elle dit : (Al-Istiwaa est

connue, le « comment » n’est pas connu, y croire est une obhgation, et la question (sur le comment de AI—Istiwaa> est

une Bid’ah.)

Je (Sheikh ‘Arafaat) dis : La narration de Oum Salamah n’est pas authentique. Elle est rapportée par Al-
Mouzakki*, par Ibn Battah®, par Ibn Mandah?®, par As-Saabouni*, par Al-Laalakaa-1*, par Ibnou Qoudaamah®, par
Adh-Dhahabi** et par Al-Traaqi®.

Ils ont tous rapportée par la voie de Mohammad Ibnoul-Ash-ras Al-Warraaq Abi Kinaanah, selon Aboul-
Moughiirah Al-Hanafi disant que Qourrah Ibn Khalid nous a dit, selon Al-Hassan, selon son pere, selon Oum Salamah
au sujet de la parole d’Allah (Le Tout Miséricordieux S'est élevé dstawa> sur le Trone.) [ Taaha : 20 : §]. Elle dit : (Al-

Istiwaa n’est pas inconnu, le « comment » n’est pas connu par la raison, y croire est obligatoire, et son rejet est Koufr.

46

Cette narration est trés faible, car il y a Mohammad Ibnoul-Ash-ras* dans sa chaine de transmission. I la

rapporte selon Aboul—Moughiirah Al-Hanafi, qui a été déclaré faible par Ibnou Ma'iin, par Ibnou Hibbaan et par Ad-

36 Voir: Irshaad Al-Fouhoul 2/33).

37 Voir: Al-‘Ouqoud Ad-Douriyyah de Ibnou ‘Abdoul-Haadi (235), Majmou’ Al-Fataawaa (6/394) et Minhaaj As-Sounnah An-Nabawiyyah
(6/336).

38 Dans Al-Mouzakkiyaat choisit par Ad-Daaraqoutni (29).

39 Dans Al-Ibaanatoul-Koubraa (section de la réfutation des Jahmiyyahs) (120).

40 Dans Kitab At-Tawhid (887).

41 Dans ‘Aqgidatous-Salaf (177-179).

42 Dans Ousoul-I'tiqaad Ahlis-Sounnah (663).

43 Dans Al-‘Oulou (67).

44 Dans Al-‘Oulou lil-‘aliyyil-Ghaffaar (165).

45 Dans le Takhrij des Hadiths de Ihyaa ‘ouloumid-Dine (1/255).

46 Adh-Dhahabi a dit dans Al-‘Oulou lil-‘aliyyil-Ghaffaar (1/631) : (Il n’est pas fiable (Thigah)).

31




Daaraqoutni*’. La chaine de transmission contient également la mére de Al-Hassan Al-Basri et personne de considérable

ne I'a déclarée comme étant fiable*®,

Je (Sheikh ‘Arafaat) dis : Certains croient que la narration de Oum Salamah — alors qu’elle est faible — prouve
la validité du Tafwid. C’est-a-dire le Tafwid de la signiﬁcation des textes, dont on se détourne complétement et qu'on

remet entiérement a Allah. Ainsi que I'idée que le messager %2 ne connait pas ce que veulent dire ces textes.
Et le Tafwid est une des pires paroles des gens de Bid’ah et de déviation®.

En réalité, si la narration de Oum Salamah était authentique (L 4l s,), ce serait en fait un texte explicite

pour affirmer la connaissance de la signification de l'attribut de Al-Istiwa. Cest pourquoi elle dit : (Al-Istiwa n’est pas
inconnue). Clest a dire que sa signification est connue. Et lorsqu’elle dit : (le « comment » n’est pas connu par la

raison). Elle n’a nié que ce qui est relié au « comment » et non la connaissance de la signification.

Donc la parole de Az-Zarkashi: (Mais on se retient de le faire) qui signifie : on cesse de chercher la

connaissance de la sionification, car selon eux, il n'y a aucun moyen d’y parvenir. Le orand savant Al-Qourtoubi
g y Y YP g

(rahimahoullah) a dit :

(Aucun des Salafs n’a nié que I'Istiwa sur le trone soit réelle. Le trone a été spécifiquement mentionné (pour
ITstiwa) car c'est la plus grande de ses créatures. Ils ont uniquement ignoré le comment de I'Istiwa, car elle n’est
réellement pas connue. Comme ['a dit Malik (rahimahouﬂah) : Al-Istiwaa est connue — c’est-a-dire dans la langue arabe

— et le comment n’est pas connu, et la question (sur le comment) est une Bid’ah.)®

Et j'indique (Sheikh ‘Arafaat) a ce sujet la parole (incorrecte) d’Ibnou Qoudaamah Al-Hanbali — qu’Allah lui
pardonne — lorsqu’il a expliqué la citation de 'Imam Malik (rahimahoullah), il a dit :

(Leur parole (Al-Istiwa n’est pas inconnue) c’est-a-dire son existence n’est pas inconnue, car Allah nous en a

informée et son information est une vérité certaine et il n’est pas permis d’en douter.)'

Cette parole est fortement discutable, car il explique la parole de I'Tmam Malik (Al-Istiwa n’est pas inconnue)
par le fait que ce mot est connu et présent dans le Qor’an. Or ceci est évident en soi et clairement contraire a ce que

voulait dire I'Tmam Malik et contraire a ce que veulent dire les gens de la Sounnah.
Sheikhoul-Islam — Rahimahoullah — s’est chargé de réfuter les propos d’'Tbnou Qoudaamah en disant :

(C’est ainsi que les Imams, lorsqu’ils étaient questionnés a propos de quot que ce soit sur cela (AI—Istiwa), ils ne niaient
pas sa signiﬁcation. Plutét ils niaient le « comment », comme 'ITmam Malik Ibn Anas, Iorsqu’il a été questionné au
sujet de la parole d’Allah : (Le Tout Miséricordieux S'est élevé dstawa> sur le Trone.) Taha : 5. Comment s’est-il élevé
> 11 dit : Al-Istiwaa est connue — c’est-a-dire dans la iangue arabe — et le comment n’est pas connu, et la question (sur

le comment) est une Bid'ah. Et Rabi’ah a dit la méme chose avant lui.

Cette parole a regu 'acceptation des gens et personne ne la renie parmi les gens de la Sounnah. Il a expliqué que I'lstiwa
est connue, comme tout le reste de ce dont Allah nous a informé est connu. Mais le comment n’est pas connu et il n’est
pas permis de questionner A son sujet. On ne dit pas : comment s’est-11 élevé sur le trone ? Et Malik n’a pas dit: le

comment est inexistant. Il a uniquement dit : le comment est inconnu.

47 Voir Al-Majrouhines (2/199), et le commentaire d’Ad-Daaraqoutni a propos de Al-Majrouhines (214).

48 Mentionné par Ibnou Hibbaan dans At-Thiqaat (4/216), et Al-Hafidh dans At-Taqrib (8578) a dit : (elle est (Magboulah) acceptable).
49 Voir : Dar-ou ta’aaroud al-‘Aqli wan-naql (1/205). Voir aussi la page 6-7 dans l'introduction.

50 Voir : Al-Jaami’ou fi Ahkaam Al-Qor’an (9/239).

51 Voir : Dhamm At-Ta-wiil (26).

32




Il'y a un désaccord sur cela entre nos compagnons (dans le Madh-hab Hanbali) et les autres parmi les gens de la
Sounnah. Sauf que la plupart d’entre eux disent : le comment ne peut étre imaginé par I’esprit et on ne peut se prononcer

sur sa nature. Et parmi eux certains disent : Il n’a pas de comment ni de nature (i),

Si on dit que le sens de I'énoncé (Al-Istiwa est connue) signifie que : la présence de sa mention dans le Qor’an est
connue — comme l'on dit certains de nos compagnons (dans le Madh-hab Hanbali)*’, qui considérent que la
connaissance de la signiﬁcation des attributs fait partie du Ta-wiil dont Allah a gardé pour Lui la science — nous
pouvons leur répondre que cette interprétation est faible, car cela est évident en soi, puisque celui qui a posé la question
a lui-méme cité le verset (Taha: 5) et sait donc trés certainement que cela est mentionné dans le Qor’an®. Et Malik
n’a pas répondu : I'Istiwa est mentionnée dans le Qoran, ni qu’Allah nous a informé de I'Istiwa. Il a uniquement répondu
en disant : (Al-Istiwa est connue). Il nous informe donc que le mot lui-méme est connu et il ne parle pas (du verset ou)
de la phrase entiére.)*

52 C’est comme s'il faisait allusion a Ibnou Qoudaamah, car c’est ce qu’a déclaré Ibnou Qoudaamah (Rahimahoullah).

53 (Note du traducteur) Ajouton a cela que la personne qui demande a Malik ne dit pas : (est-ce que I'Istiwa est mentionné dans le Qor’an?).
Plutét il demande : (Comment est I'Istiwa?). Ce qui prouve clairement que l'interprétation de la parole de Malik par la connaissance de la
mention est visiblement erronée.

54 Majmou’ Al-Fataawaa (13/308-310).

33




34




[La quatriéme question :

L'Tmam Ahmad a-t-il fait le Ta-wiil de certains attributs ?

L'Imam Ahmad — Rahimahoullah — a emprunté la voie des Salafs dans I'affirmation des noms et attributs
d’Allah et lors de la malheureuse épreuve autour de la question de la « création du Qor’an ». Par son intermédiaire,
Allah a clarifié la vérité, repoussé le faux, clarifié la voie de la Sounnah et écrasé les Bid'ah des gens de Bid'ah et les
déviations des gens déviés, ainsi que les doutes des gens qui doutent. Que la miséricorde d’Allah soit sur cet Imam, ce

guide, cet homme respectable, ce grand homme a la de grande clarté.)”

Je (Sheikh ‘Arafaat) dis : (Qu’'Allah éléve le degré de cet Imam qui est devenu un Imam parmi les Imams de
la Sounnah et un symbole parmi ses symboles, pour avoir enseigner la Sounnah et I'avoir fait connaitre, apres avoir

étudier ses textes et ses natrations et avoir clarifié ses subtilités cachées.)*

Cet Imam admirable n'a jamais contredit la voie des Salafs, méme dans les affaires les plus petites, encore
moins dans les questions reliées a Allah, ses attributs et ses noms. Il pronait I’Obhgation d’affirmer ce qu’AHah s’est
affirmé A lui-méme comme noms et attributs, ainsi que ce que son messager #2 lui a affirmé. Il a été questionné au sujet
des Hadiths que rejettent les ]ahmiyyahs au sujet des attributs, de la vue d’Allah, du voyage nocturne (Al—Isra), de
I'histoire du trone et il les a déclarés authentiques et il a dit: (Les savants les ont acceptés. Nous devons laisser les

narrations telles qu’eﬂes Viennent)

On lui dit : Un homme s’est objecté i certaines de ces narrations telles qu’elles sont venues. L'Tmam Ahmad
répondit : (Celui-lé doit étre écarté.) Et il dit: (Son objection est déplacée, nous devons laisser les narrations telles
qu'elles sont venues. )"’

Et il dit — Rahimahoullah : (Nous croyons qu’AIlah est sur son tréne, comme il le veut et tel qu’il le veut, sans
limite, ni description que quelqu'un pourrait mentionner. Les attributs d’Allah sont de Lui et a Lui et il est tel qu'il
s'est décrit lui-méme. Les regards ne peuvent le cerner par une limite ou une fin, tandis qu'il cerne tous les regards. Et
il est le Connaisseur de I'invisible et de ce qui est apparent, le parfait Connaisseut. Personne ne peut cerner sa description

et il est tel qu’ﬂ s'est décrit lui-méme. . .)58

Et ce qui a été cité de 'Imam Ahmad indiquant qu'il aurait fait le Ta-wiil de certains attributs n’est pas vrai.
Cela n’a pas été rapporté authentiquement.

11 est rapporté dans le livre Al-Mihnah de Hanbal Ibn Ishaaq : (Il a été rapporté d’Ahmad dans le livre Al-
Mihnah qu’il a fait le Ta-wiil de la parole d’Allah :

Sxle AN (T B sn g FR 2 S <
%Qﬁl‘j f\"d‘ oo b g}/‘“" ;'@':i 50 ’}I; o9 s JA%
(Qu'attendent-ils sinon qu'Allah leur vienne 4 I'ombre des nuées de méme que les Anges.)

[Al-Baqarah : 2 : 210]

55 Voir : Al-Ibaanah de Al-Ash’ari (201).

56 Voir : Minhaaj As-Sounnah An-Nabawiyyah (2/606).
57 Voir : As-Sounnah de Al-Khallaal.

58 Voir : Bayaan talbis al-Jahmiyyah (3/707).

35




Les Jahmiyyahs qui ont débattus avec lui ont argumentés contre lui pour démontrer la création du Qor’an

par la parole du prophéte .

« AL-Bagarah et Aal Tmraan (les deux soutates) viendront au Jour de Ia résurrection comme deux nuages ou
deux nébulosités ou deux nuées d'oiseaux qui couvriront ceux qui les avatent apprises. », nul ne vient excepté une chose

créée.
L’imam Ahmad répondit : (Allah a dit :

o
s

3/9"}/ //.n _w /}. ".L /*/.:ﬁ - }../o/
s%é.ﬁ)\lb f‘r‘d‘ e b é/:wl F.é.:a/ ) ‘}J; o9 s JA%
(Qu'attendent-ils sinon qu'Allah leur vienne 4 I'ombre des nuées de méme que les Anges.)
[Al-Baqarah : 2 : 210]

La réponse a cela est de plusieurs points de vue :

Le premier : Hanbal a eu tort en rapportant cette narration, car cette narration est Shaadh-dhah (s3L3) (elle

est contredite par des narrations plus authentiques) et elle contredit la voie du Madh-hab de I'ITmam Ahmad et la

majorité rapporte le contraire.)”

Sheikhoul-Islam a dit : (Et il n'y a pas de doutes que les narrations qui sont rapportées en trés grand nombre
de I'Tmam Ahmad contredisent cette narration. Et il clarifie qu’il ne dit pas que c’est l'ordre du Seigneur qui arrive,

vient ou descend. Plutdt, il condamne celui qui dit cela.)(’o

Le deuxiéme : La parole de I'Imam Ahmad était uniquement dans le but d'imposer (un argument) a ses
Le deuxicme : p q p g

opposants, car ils font le Ta-wiil de la venue (d’Allah) en I'interprétant par la venue de de son ordre. L'ITmam Ahmad
leur & donc répondu en disant : (Alors dites également : sa parole vient, sa récompense vient. C'est une chose établie
que I’objection n’implique pas dela part de celui qui s’objecte qu’ﬂ croit en la validité de ce a quot il s'objecte. Cect est

trés simple & comprendre.

Le troisiéme : La narration célébre sur la position de I'Tmam Ahmad est de délaisser le Ta-wiil de tous (les
attributs). Méme que Hanbal lui-méme est de ceux qui rapportent de maniére explicite le délaissement du Ta-wiil. Car
Iorsqu’ﬂ demande a I'ITmam Ahmad a propos de I’interprétation de la descente (d’AHah), est-ce son ordre ou quelque
chose d’autre ? II lui a interdit cela.

Le guatriéme : Ce qui est authentique de I'ITmam Ahmad, ainsi que de ceux qui [ui ont précédé parmi les Salafs
et les Imams, est qu'il affirme (les attributs), il les prend tels qu’ils viennent, il ne les interpréte pas. Il dit : (c’est une

venue et une arrivée qui convient a sa majesté et sa grandeur, gloire a Lui.)(‘I

Je (Sheikh ‘Arafaat) dis : Parmi les choses les plus délirantes, il y’a ce que mentionne Al-Ghazali dans son livre
Thyaa ‘Ouloum Ad-Diin®, lorsqu’il dit : (J'ai entendu certains de ses compagnons dire qu'il (I'Tmam Ahmad) a fermé

la porte du Ta-wiil, excepté pour trois termes dans la parole du prophéte # :

« La prerre noire est [a main droitte d’Allah sur sa terre. », « Les coeurs des croyants sont entre deux des doigts

d’Ar-Rahman (Allah). » « Je ressens le souffle d’Ar-Rahman (Allah) du cété de Ia droite. »)

59 Voir : Moukhtasar As-Sawaa’iq (3/1235).

60 Voir : Majmou’ Al-Fataawaa (5/401).

61 Voir : Fathoul-Baari de Ibnou Rajab Al-Hanbali (7/230).
62 Voir : Al-lhyaa (1/103-104).

36




L’imam Ahmad était certes 'un des plus éminents Imams a qui Allah a fait comprendre le mal des Mou’attilahs

(i), des Moufawwidahs (is.a1) et des Mou-awwilahs (a,w). Allah I'a honoré et lui a permis de les contrecarrer, et il

s'est donc chargé de cette grande obligation, a enduré et supporté la persécution, I'emprisonnement et les coups. Il a
donc mérité pour cela le surnom d'Imam, car par lui, Allah a secouru la religion a I'époque de I'épreuve. Alors comment

peut-on dire qu'il est de ceux qui font le Ta-wiil des attributs ?

Je (Sheikh ‘Arafaat) dis : C'est chose convenue que les livres d’Al-Ghazali contiennent de nombreuses citations
mensongeres et fabriquées.

Sheikhoul-Islam a dit : (En ce qui concerne ce que Abou Hamid Al-Ghazali a raconté i propos de certains
savants Hanbalis, que I'Tmam Ahmad n’aurait fait le Ta-wiil que de trois choses : « La prerre noire est Ia main droite
d'Allah sur terre. », « Les coeuts des cropants sont entre deux des doigts d’Ar-Rahman (Allah). » « Je ressens le souffle
d’Ar-Rahman (Allah) du c6té du Yémen. » Cette histoire est un mensonge contre 'Tmam Ahmad. Personne ne I'a
rapporté de lui avec une chaine de transmission et aucun de ses compagnons n'a jamais rapporté cela de lui. On ne
connait pas le Hanbali de qui Abou Haamid rapporte cela. Cest un inconnu et on ne connait ni ce qu'il a dit, ni la
véracité de ce qu’il a dit.)®

Il dit également : (Personne connaissant Ahmad et sa parole ne disputera que cela est un mensonge inventé
contre lui. Les propos rapportés de I'Imam Ahmad par les rapporteurs fiables et authentiques et qui de plus est
Moutawaatir, rapporté par un nombre immense, réfute le délire que rapporte Al-Ghazali 3 son sujet. Seul Allah connait
la quantité innombrable de mensonges que rapporte Abou Haamid Al-Ghazali, contre le messager d’Allah %, contre
les Sahabahs et contre les Tabi'ines. Alors comment ne rapporterait-il pas de mensonges contre quelqu’'un comme

Ahmad ?)*

63 Voir : Sharh Hadith An-Nouzoul (203-205) et dans Al-Majmou’ (5/398).
64 Voir : Bayaan talbis al-Jahmiyyah (6/127).

37




38




[a cinquiéme question :

La position des gens de la Sounnah au sujet de celui qui fait le Ta-wiil des attributs.

Il n'y a aucune divergence sur le fait que le Ta-wiil des attributs d’Allah, ainsi que leur négation et leur
déformation est la position des gens de I'égarement et de la division sectaire. Et c’est une position dont la fausseté est
connue. Le consensus sur la mise en garde contre cette voie est établi. Les Salafs, les Imams et les ‘Oulamas de la
Sounnah les ont frappés, parfois en les déclarant Moubtadi’, parfois en déclarant qu'ils sont des Kouftars qui sément
ignorance et égarement®. De toutes les contrées, ils ont crié contre eux, les ont — a juste titre — accusé de fautes graves,
se sont désavoués d’eux et ont averti contre eux de la fagon la plus sévére. Ils considéraient qu'il ne fallait ni leur passer

le Salam, ni s’assoir avec eux®.

Le Sheikh Ibn Baz — Rahimahoullah — a dit : (En ce qui concerne les attributs et le fait de les détourner de
leur sens apparent, c’est la voie des gens de Bid'ah parmi les Jahmiyyahs et les Mou'tazilahs et de ceux qui les ont suivis
(dans I'égarement). Leur voie est une voie qui est fausse, que les gens de la Sounnah ont condamné, une voie dont ils
se sont désavoué et contre laquelle ils ont mis en garde. Et Allah est garant du succes.)”

Le Sheikh et grand réformateur, Mohammad Ibn ‘Abdul-Wahhaab — Rahimahoullah — a dit : (Quiconque
renie les attributs, c’est un Mou'at-til (un négateur) et le négateur est pire que le Moushrik et cest pourquoi les Salafs
nommaient les écrits concernant l'affirmation des attributs : (Kitab At-Tawhid). C'est méme ce par quoi 'Tmam Al-
Boukhari a terminé son recueil de Hadiths authentiques. Il a dit : ( Kitab At-Tawhid) et il a mentionné les attributs
divins, chapitre aprés chapitre.

Le point de la question est que : les gens de Kalam disent que le Tawhid ne peut étre établi sans nier les
attributs, Les gens de la Sounnah ont dit : Le Tawhid ne peut étre établit qu'en affirmant les attributs et votre Tawhid
est en fait du Ta'tiil (la négation). Clest pourquoi cette position les a amenés A renier (I'existence) du Seigneur, comme

dans le cas d'Tbn ‘Arabi, d'Tbnoul-Fariq et d'un groupe dont seul Allah connait le nombre.)**

Les premiers qui ont été connus pour la négation des attributs divins sont les Moushrikines au sujet desquels

Allah a révélé le verset :

0% @ 0% RPN RPN
€= ,Juo,,as,‘;.ig 551 (e ‘,.G_J;,u |L@,\,:w¢.x>~»y\ésuw‘¢q.xs%
(Ainsi Nous t'envoyons dans une communauté - que d'autres communautés ont précédé - pour que tu leur récites ce
que Nous te révélons [le Coran], cependant qu'ils refusent de croire en (le Tout Miséricordieux) Ar-Rahman.)

[Ar-Ra’d : 13 : 30]
Et Allah a dit :
%”“;‘uﬂ;u RSP ESA S e

(Et quand on leur dit : < Prosternez-vous (au Tout Miséricordieux) & Ar-Rahman», ils disent : « Qu’est-ce donc que
(le Tout Miséricordieux) Ar-Rahman ? )

65 Voir : Majmou’ Fataawaa Ibnou Taymiyyah (4/133).
66 Voir : As-Sawaa’iq Al-Moursalah (3/1070).

67 Voir : Majmou’ Fataawaa de Ibnou Baz (4/133).

68 Voir : Ad-Dourar As-Saniyyah (1/133).

39




[Al-Fourqaan : 25 : 60]

Ibnoul-Qayyim dit: (Le Ta'tiil (la négation) est pire que le Shirk, car le Mou’attil nie I'étre divin ou sa
perfection. Cest donc un rejet de la réalité de la divinité...)"

Je (Sheikh ‘Arafaat) dis : II est clair de la parole de I'Tmam Ibnoul-Qayyim — Rahimahoullah — que les gens
sont de deux catégories dans la négation et la déformation des attributs : I-La catégorie de celui qui connait les textes
de la révélation par lesquels l'attribut est affirmé et qui n’a pas d’ambiguité, il nie l'attribut et le déforme par pur
entétement et reniement. C'est donc un Kafir qui rejette la foi en Allah le Trés Grand”, puisque sa déformation (des
attributs) contredit le fondement de la religion. Comme celui qui dit : les attributs d’Allah sont créés et séparés de Lui.

Sheikhoul-Islam dit : (Les Jahmiyyahs et les Mou’tazilahs prétendent que sa parole, sa volonté, son amour et
sa haine, son agrément et sa colére ainsi que tous les autres (attributs d’Allah), sont des créatures d’Allah qui sont
séparés de Lui. Cela fait partie de ce que les Salafs, ainsi que la majorité des Khalafs, ont condamné i leur sujet. Plut6t
ils ont dit : Certes cela fait partie du Koufr qui implique de traiter de menteur le messager et de renier les attributs qui
conviennent i Allah. Les paroles des Salafs en réfutation de cette parole sont nombreuses et répandues, ils considérent
méme que cela est de la mécréance.)”

2-Et il y’a une autre catégorie qui contredit la perfection. Les gens de la Sounnah ont réfuté les deux groupes.
Ils ont déclaré comme étant Moubtadi’ahs ceux qui font le Ta-wiil, a cause des formes de fausseté qui découlent du
Ta-wiil comme : déformer les paroles en les sortant de leur contexte, dépouiller le Seigneur de ses attributs de
perfection, avoir une pensée mauvaise de Lui, dire qu’H s’est adressé a Ses serviteurs par des mots dont le sens apparent
est du Tash-biih et du Tam-thiil, alors que le sens voulu est autre. Voila le Ta-wiil qui est blamable, celui que les gens
de Kalam appliquent et a propos duquel les gens de la Sounnah les ont condamnés et déclarés égarés. Parce qu'ils

déforment les textes de leur sens apparent et les détournent de la vérité qu'ils affirment.”

Et certain des Imams de la Da'wah ont été questionnés a propos de celui qui nie les attributs par lesquels
Allah s’est décrit dans son livre, comme le verset :

:/a/

el 535 1 I3
(La main d'Allah est au-dessus de leurs mains.)

[Al-Fath : 48 : 10]

Ainsi qu'a propos de celui qui dit : (La main d’Allah est sa puissance). Ou a propos de celui qui déforme le
sens de Al-Istiwaa par Al-Istiilaa (conquérir le tréne), ou a propos de celut qui dit : (Aﬂah est partout, d’aucun lieu 11
est absent), est-il est Kafir ou non ?

La réponse : Quiconque croit a cette croyance est un Moubtadi’ et un ignorant et il a certes contredit la
‘Agidah Salafiyyah, que le prophéte #£ et ses compagnons ont adoptée, ainsi que les Tabi'ounes qui les ont suivis de la
fagon la plus parfaite, ainsi que les quatre Imams et ceux qui les ont suivis parmi les ‘Oulamas. En ce qui concerne le
Takfir basé sur cela, on ne jugera pas de son Koufr excepté s'il a su que cette croyance est en contradiction avec celle
du messager d’Allah #, celle de ses compagnons et de ceux qui les ont suivis de la fagon la plus parfaite. Et Allah sait

mieux.”?

69 Voir : Madaarij As-Saalikines (2/378).

70 Voir : As-Sifaat Al-Ilaahiyyah (353).

71 Voir : Minhaaj As-Sounnah An-Nabawiyyah (5/421) et Moujmou’ Al-Fataawaa (3/68).
72 Voir Ad-Dourar As-Saniyyah (10/142-143)

73 Voir : Dar-ou ta’aaroud al-‘Aqli wan-naql (2/315).

40




Les gens de la Sounnah sont les gens de la justice. Ils sont ceux qui sont les plus stricts en ce qui a trait au fait
de déclarer njustement quelqu’un d’étre un Kafir, ou Moubtadi ou Fasiq. Ceci dit, parmi les ‘Oulamas il y a ceux qui
sont tombés dans le Ta-wiil et qui ont atteint des positions honorables (dans la science) et pour lesquels les croyants
(qui sont les témoins d'Allah sur terre) ont témoigné de leur service envers leur religion et de leur défense de la Sounnah.
Excepté qu’AHah a voulu qu’ils tombent dans certaines formes de Ta-wiil parce qu’ils n’avaient pas compris les textes
d’une compréhension saine et correcte. Certains parmi eux n’avaient pas connu les narrations des Salafs, ni la réalité de
leur position, ainsi que la réalité de ce qui est rapporté dans le Qor’an et la Sounnah. Par conséquent, ils ne pouvaient
donc dire autre chose que ce qu'ils savaient. Et Allah ne fait pas porter a une 4me une charge plus lourde qu’elle ne

puisse porter.

Sheikhoul-Islam dit : (Il n’y a pas de doute que l'erreur commise dans les éléments subtils de la science est
pardonnée 3 la Oummah, méme si cela se produit dans les questions pratiques. Sans quoi la plupart des gens de mérite
de cette Oummah auraient péri. Si on considére qu’Allah le Trés Haut pardonne i celui qui ignore I'obligation de la
Salat et I'interdiction de I'alcool, parce que celui-ci a grandit dans une terre d’ignorance, alors qu’il n’avait pas chercher
la science. On peut donc considérer que le savant de mérite qui a fait d’énormes efforts dans la quéte de la science,
selon ce qu’il a pu apprendre 3 l’époque ot il vivait et dans le lieu ot il se trouvait, mérite plus encore — tant que son
intention était de suivre le messager #& selon sa capacité — de voir ses bonnes ceuvres étre acceptées d’Allah, ainsi que
ses efforts récompensés et de ne pas étre chatié pour son erreur. Tel qu’Allah dit dans le verset :

°
~7 -
.

£ G 57 6.

-
(Seigneur, ne nous chitie pas s'il nous arrive d'oublier ou de commettre une erreur.)

+ 8\

-3 87 g
ol LiE Y )3

[Al-Baqarah : 2 : 286])

En résumé”, quiconque nie un attribut authentiquement affirmé par le Qor’an et la Sounnah dans des textes
explicites, ayant compris ces textes, sans avoir été affecté par une erreur de compréhension liée & une ambiguité, et
aimant ou préférant une opinion ou une autre parmi les opinions des hommes, en minimisant et sous-estimant les

textes, aura commis un Koufr qui le fait sortir de la religion.

Tandis que celui qui nie un attribut d’une maniére autre que celle décrite préalablement, est excusé In sha Allah, a cause

de la parole d’Allah :

£l ¥ LS LYy
(Et Allah ne fait pas porter 3 une 4me une chatge plus lourde qu’elle ne peut portet.)
[Al-Baqarah : 2 : 286])

Et Allah a dit :

6T 5 6

- -

o) G5 G5
(Seigneur, ne nous chitie pas s'il nous arrive d'oublier ou de commettre une erreur.)
[Al-Baqarah : 2 : 286])

Le blAme et 'avertissement contre la voie des Khalafs n’impliquent pas nécessairement de les déclarer Kouffars.
Car le Takfir posséde un autre jugement qui est basé sur le fait de connaitre la position de la personne, ce qu’elle a suivi

comme fausseté et son degré de contradiction avec la vérité. Il n’est donc pas permis de dire que blamer la voie des

74 Voir : Dar-ou ta’aaroud al-‘Aqli wan-naql (2/315).

41




Khalafs ou que condamner ce que les Asha’irahs font comme Ta-wiil et comme déformation de la plupart des attributs,
équivaut a faire leur Takfir. Le but est uniquement de clarifier leur opposition aux gens de la Sounnah i ce sujet, de
montrer la fausseté de la voie qu’ont suivie les Khalafs comme Ta-wiil, expliquer que la voie qui est juste est la voie des
Salafs Salihs et qu'ils représentent Ahlous-Sounnah wal-Jamaa'ah dans le fait de prendre les versets et les Hadiths des
attributs tels quels et d’affirmer ce que prouvent les noms et les attributs d'une maniére qui convient a Allah, sans

falsification, ni négation, ni Ta-wiil,, ni comment, ni comparaison.”

75 Voir : As-Sifaat Al-Ilaahiyyah de Mohammad Amaan Al-Jaami (358).

42




[La sixiéme question :

Mentionner les versets et les Hadiths au sujet des attributs au commun des musulmans est-il
permis ?

Allah a certes suscité son messager avec la guidance et la religion de vérité et il a complété la religion pour lui
et sa Oummah et Il a parachevé sur eux sa grace et il a laissé sa Oummah sur la voie claire, sa nuit étant aussi claire que
son jour. Et il leur a clarifié ce dont ils ont besoin. Et la plus grande chose dont ils ont besoin est de leur faire connaitre
leur Seigneur, par ce qu'il mérite comme noms merveilleux et attributs nobles. C'est la voie des hommes de science et
de foi qui ont suivi tous les messagers parmi les premiers et les derniers, contrairement aux gens de la fausseté parmi
les Jahmiyyahs, et les Mou’attilahs, qui s'imaginent — a tort — que le sens apparent des textes au sujet des attributs doit
étre compris comme étant du Tajsim. Alors que le Tajsim est une forme de Koufr selon le consensus. Cest a partir de
leur conception erronée (la crainte du Tajsim) qu'ils ont interdit de réciter les versets parlant des attributs au commun
des musulmans. Empécher la transmission des Hadiths & propos des attributs divins 4 'ensemble de la Oummah, ne
fait pas partie de la voie de ceux qui croient en Allah et au jour dernier. Cette opinion, ainsi que d’autres opinions
semblables, sont celles des renégats qui sont sortis de la Shari'ah de I'Islam, comme les Rafidahs, les Jahmiyyahs, les
Harouriyyahs (les Khawarijs) et d’autres sectes semblables. Ceci est I'habitude des gens de la passion.

Les gens de la passion et de la Bid’ah ont demandé a Sheikhoul-Islam — Rahimahoullah — de ne pas traiter

des Hadiths et des versets parlant des attributs aupres du commun des musulmans. Je vais résumer ici pour vous la
76 .

réponse de Sheikhoul-Islam™ :
Premiérement :

Le savant est ordonné de transmettre la religion d’Allah et de ne pas refuser d’enseigner les gens et de

transmettre la science, sous peine d’avoir sur lui la malédiction, comme le dit Allah le trés-Haut :

(Certes ceux qui cachent ce que Nous avons fait descendre en fait de preuves et de guidance.)
[Al-Baqarah : 2 : 159])
Etle propheéte # a dit:

« Quiconque est questionné 3 propos d'une science et qur la cache, Allah Iur bridera Ia bouche avec une bride
de feu au jour de la résurrection. »”

Deuxiémement :

Cette parole innovée qui n’a été mentionnée ni par Allah, ni d’aucun de ses messagers, ni d’aucun d’entre les

Salafs de la Oummah ou de ses Imams, fait plutdt partie des innovations des gens de Kalam parmi les Jahmiyyahs.

76 Voir : At-Tis’iniyyah (1/117-157).
77 Rapporté par Ahmad (7571), par Abou Dawoud (3658), par Ibnou Maajah (266), par At-Tabaraani dans Al-Awsat (7532), par Al-Haakim
(345), par Ibnou ‘Abdil-Barr dans Jaami’ bayaan al-‘Ilm, et il y a des témoins d’'un nombre de Sahabahs.

43




Troisiémement :

La position de ne pas citer les versets et les Hadiths au sujet des attributs et de ne pas les transmettre a
I'ensemble de la Oummah, représente la plus grande forme d’écartement des versets et des Hadiths sur les attributs et
équivaut a jeter la révélation derniére notre dos. Celui qui ordonne ce genre de paroles comme croyance, cela implique

une contradiction claire avec ce que les messagers ont amené, alors qu’Allah dit :

5 g/ %ﬂ/ P /fﬁu/;.% Lo e A
05 o) p-e-'u,ﬂ‘&‘oj’ﬂwb 'gy%---%&‘}ﬁ?‘&?%‘}&gyﬂwéﬁﬂﬁ%

Ainsi, 3 chaque prophéte avons-Nous assigné un ennemi : des diables d'entre les hommes et les djinns ...) Jusqu'a ce
que prop. gn ! q

" g\

quTl dise : (...Les diables inspirent 3 leurs alliés de disputer avec vous. Si vous leur obéissez, vous deviendrez cettes
des associateurs.)

[Al-An’aam : 6 : 112-121])

Donc la parole qui contredit ce que les messagers ont amené fait partie de la révélation des diables et de leur
parole enjolivée‘ Celui qui se détourne de I'étude et du suivi du livre d’Allah a certes jeté le livre d’Allah derriére son

dos et a suivi ce que recitent les diables humains et Jinns.

Quatriémement :

Celui qui dit : qu'il ne faut pas mentionner les versets et les Hadiths sur les attributs en présence du commun
des musulmans, cela implique de rendre nul le plus grand des fondements de la religion et des piliers du Tawhid. Car
les versets les plus importants sur les attributs sont : Ayatoul-Koursi (le verset du repose-pied), Sourate Al-Fatihah,
Sourate Al-Ikhlaas, Sourate Al-Hadid, ainsi que la fin de sourate Al-Hashr. Ce sont les plus grands versets concernant
les attributs.

Cinquiémement :

11 n'y a pas de divergence entre les musulmans sur le fait que de réciter les versets parlant des attributs est
recommandé dans la Salat ; récités a haute voix et entendus par le commun des musulmans et les autres. Il n'y a aucun
désaccord entre les musulmans que de faire entendre cela a tous les croyants, de méme que de le réciter en dehors de la

Salat fait partie de la rehgion‘
Sixiémement :
Allah a certes dit :

/g} /wa

g%m;u B ”/ﬁ.s’”gg e v,w.y Y‘JM&.\.“ A

(Clest Lui qui a envoyé a des gens illettrés (les Arabes) un Messager des leurs qui leur récite Ses versets, les purifie et
leur enseigne le Livre et la Sagesse.)

[Al-Bagarah: 62 : 2]

Le pire des états des gens du commun est d’étre du nombre des illettrés. Alors est-il admissible d'interdire la

récitation des versets d’Allah aux illettrés ou que le Livre et la Sagesse leur soient enseignés ?

44




Septiémement :

Mohammad Ibn Hassan a mentionné le consensus sur I'obligation de répondre aux questions par des Fatwas
au sujet des attributs, d’aprés le Qor’an et la Sounnah, en opposition avec 'avis de Jahm Ibn Safwan qui implique la
négation (des attributs). Donc quiconque dit qu'on ne doit pas mentionner les versets et les Hadiths au sujet des
attributs devant le commun des musulmans, ni qu'on puisse les écrire aux gens des cités, ni faire des Fatwas reliées a ce

sujet et croit en ce que Jahm a mentionné comme négation, a certes contredit ce consensus.
Huitiémement :

Transmettre les Hadiths en général fait partie des choses au sujet desquelles les musulmans sont d’accord.
Cest une chose connue par nécessité de la religion des musulmans, car aucun groupe, qu'il reléve des Salafs ou des
Khalafs, n'a pu se dispenser de rapporter du prophéte # des attributs d'affirmation ou de négation. Car Allah est décrit
par l'affirmation, c’est-a-dire l'affirmation de ses attributs de gloire, ses éloges et sa majesté. Il est aussi décrit par la

négation, c’est-a-dire la négation des défauts et des imperfections. Qu'Allah en soit exalté d'une grande exaltation.

Ecrit par
Arafaat Ibn Hassan Al-Mohammadi

La ville du prophéte &
Le jeudi 09/06/1438 Hijri.

45




46




Glossaire

‘Aqidah : La croyance certaine et la conviction profonde.

Ash’ariyyah/ Ashaa’irah : Croyance sectaire fondée sur la philosophie, la dialectique et la scholastique,
donnant préséance a la logique sur la révélation et qui est attribuée a Aboul-Hassan 'Ali Ibn Isma'il Al-Ash’ari ;

elle contient de nombreuses oppositions a la croyance des gens de la Sounnah, notamment au sujet des

attributs divins, du Tawhid, de la fo1 et du Qadar.

Bid’ah : Toute chose inventée dans la croyance et les pratiques religieuses qui n'a pas de fondement ou qui

sont mis en pratique d'une maniére qui différe avec ce qui est dans le Qor’an et la Sounnah.

Tlmoul-Kalam : Tlm Al-Kalaam représente une méthode d’argumentation fondée sur des raisonnements
philosophiques et tirée de la dialectique d’Aristote et de Platon, auxquels on donne une apparence Islamique,
dans le but de définir la croyance en Allah, en Ses noms et Ses attributs. Parmi ceux qui suivent cette Bid'ah,
il y a entre autres les Jahmiyyahs, les Mou'tazilahs, les Ashaa’irahs et les Maatouridiyyahs.

Hadith : Narrations contenant les paroles, les actes et 'approbation du Prophéte .
P PP P

Tlhaad : Déviation qui consiste & nier ou a déformer les noms et les attributs divins, ou a nier I'existence
d’Allah et Sa seigneurie. Ce mot est souvent traduit par « athéisme », cependant son sens est beaucoup plus

large que I'athéisme.

]ahmiyyah : Croyance sectaire fondée sur la philosophie, la dialectique et la scholastique, donnant préséance
a la logique sur la révélation et qui est attribuée a Jahm Ibn Safwan ; elle consiste notamment a nier les noms

et les attributs divins et elle prone de graves déviances dans la foi et le Qadar.

Khalaf(s) : Ceux qui sont venus aprés les trois premiéres générations des musulmans. Ceux d’entre eux qui
sont en accord avec les Sahabahs dans la croyance et la pratique sont sur la Sounnah et ils sont Salafis.

Cependant, ceux d’entre eux qui s'opposent aux Sahabahs dans la croyance et la pratique sont des gens de

Bid’ah.

Khawarij : Secte qui rend mécréant tout musulman qui commet un péché capital, le voue a I'enfer éternel et
q q p p

se révolte contre tout dirigeant musulman n’étant pas sur leur voie.

Koullaabiyyah : Croyance sectaire fondée sur la philosophie, la dialectique et la scholastique, donnant
préséance a la logique sur la révélation et qui est attribuée 3 Abou Mohammad ‘Abdullah Ibnou Sa’id Ibn

Koullaab ; elle contient de nombreuses oppositions a la croyance des gens de la Sounnah, notamment au sujet

des attributs divins, du Tawhid, de la foi et du Qadar.

Maatouridiyyah : Croyance sectaire fondée sur la philosophie, la dialectique et la scholastique, donnant
préséance a la logique sur la révélation et qui est attribuée 3 Abou Mansour, Mohammad Ibnou Mohammad
Al-Maatouridi ; elle contient de nombreuses oppositions a la croyance des gens de la Sounnah, notamment
au sujet des attributs divins, du Tawhid, de la foi et du Qadar.

Majaaz Métaphorique et allégorique.
Moubtadi’/Moubtadi’ah : Celui/ceux qui font des Bid’ahs.

47




Mou-awwilah : Ceux qui font le Ta-wiil.
Moufawwidah : Ceux qui font le Tafwiid.

Moujassimah : Ceux qui font le Tajsim.
Mou'attilah : Ceux qui font le Ta'tiil.
Moumath-thilah : Ceux qui font le Tam-thiil.
Moushabbihah : Ceux qui font le Tash-biih.

Mou'tazilah : Croyance sectaire fondée sur la philosophie, la dialectique et la scholastique, donnant préséance
a la logique sur la révélation, et qui est attribué 3 Waasil Ibnou ‘Ataa et ‘Amr Ibnou ‘Oubaid ; elle contient

de nombreuses oppositions a la croyance des gens de la Sounnah, notamment au sujet des attributs divins, du

Tawhid, de la foi et du Qadar.

Qoubouri : Personne qui s'adonne au culte des tombes, des morts ou des saints ou qui soutient la Bid'ah des
domes, des mausolées, des sanctuaires et des oratoires érigés au-dessus des tombeaux de femmes ou d’hommes

vertueux. Le mot vient du mot « Qoubour », pluriel du mot « Qabr », qui signifie tombe.

Rafidah : Secte extrémiste et majoritaire parmi les sectes Shi'ahs (Shi-ites). Egalement connue sous les noms
de Ja'fariyyah, ou Imaamiyyah ou Ithna’ Ashriyyah (les douze Imams). Parmi leurs déviances : déification de
‘Ali et de ses onze descendants, la croyance que les Sahabahs ont apostasié apres la mort du prophéte #,

négation des attributs, négation du Qadar et beaucoup d’autres Bid’ahs.
g g p

Salaf(s) : Ceux qui ont précédé, en commengant par le prophéte #, puis ses Sahabahs et ceux qui les ont suivis

dans leur méthodologie et leurs croyances.

Shirk : C'est mettre autre qu'Allah 4 égalité avec Allah dans ce qui est particulier et exclusif & Allah. On peut
aussi dire que C'est le fait de donner a Allah des partenaires et des associés dans ce qui Lui revient comme
droit exclusif dans Sa Seigneurie, ou dans Ses noms et attributs ou dans Son adoration. Celui qui offre une
quelconque adoration & quiconque ou quoi que ce soit autre qu'Allah a commis le Shirk. Clest le plus grave

de tous les péchés.

Souﬁyyah/ Tasawwouf : Ensemble de voies sectaires comportant un grand nombre de Bid'ahs et d’hérésies
dans la croyance et dans la pratique. C'est un courant de tendance mystique, philosophique et ésotérique qui
rassemble des croyances de diverses origines tirées du mysticisme, du judaisme, du christianisme, du
bouddhisme, de I'hindouisme et de multiples philosophies. Parmi leurs égarements on compte la vénération
des saints et des prophetes, le culte des morts, le panthéisme et une quantité innombrable de pratiques

innovées : comme les chants les danses et les instruments de musique et beaucoup d’autres.

Sounnah ; C’est la voie du prophéte dans la croyance et la pratique et la voie de ses Sahabahs qui est basée
sur le Qor’an et les Hadiths authentiques.

Takfiir : Le fait de déclarer quelqu'un Kafir et de le considérer mécréant.

Tawhid : Clest croire en 'unicité d’Allah, c’est la foi dans le fait qu'il est un et unique, le seul Maitre et
Créateur de tout ce qui existe, qu'il est le seul qui possede les noms et les attributs de perfection et de majesté

et qu'il est le seul qui mérite I'adoration et la révérence. Ce sont les 3 aspects du Tawhid : L'unicité dans la

48




Rouboubiyyah (la Seigneurie), dans les noms et les attributs (Al-Asmaa was-Sifaat) et dans 'adoration (Al-
‘Ibaadah ou Al-Oulouhiyyah).

Tahriif : Déformation des textes ou déformer leur sens du vrai vers le faux.

Tafwiid : Lecture du texte sans chercher A connaitre la signification. Selon eux, il n'est pas possible de

connaitre le sens. Les mots dans le Qor’an sont, pour eux, comparables a des mots dans une langue étrangere.

Ta'tiil : Négation de ce qui est obligatoire comme noms et attributs d’Allah, d’'une négation compléte ou
partielle.

Ta-wiil : Cest un terme qui est employé dans plusieurs significations : 1 - L'interprétation. 2 - Le réalité
d’une chose ou sa réalisation. 3 - Le détournement du sens apparent et plus évident vers un autre sens moins
commun, en se réréfant A une preuve quelconque. Si cela est fait avec une preuve, cela peut étre acceptable ;
cependant si cela est fait sans preuve, comme c’est souvent le cas de ce qui est fait par les gens de Kalam, alors

cela est blAmable et interdit.
Takyiif : Donner une description ou demander le comment des attributs divins.

Tam-thiil ;: Croire que les attributs du Créateur sont comme les attributs des créatures. C'est une forme de

mécréance.
Tafsir : Interprétation du Qor’an.

Tajsiim : Terme qui vient du mot « Jism » qui signifie : un corps en arabe. Etant donné que le terme « Jism »
n’est pas mentionné dans le Qor’an ou la Sounnah et qu'il peut impliquer ce qui est contraire a la révélation,
les savants interdisent son emploi, autant a la négative qu’a I'affirmative. C'est un terme ambigu employé par
les gens de Kalam et qui pour but de nier les attributs divins affirmés par la révélation. Ils disent par exemple :
« Allah n’est pas au-dessus de son tréne, car cela impliquerait qu'il est un corps etc. » La régle de base au
sujet des attributs est d’affirmer ce qui est affirmé par la révélation, et de nier ce qui est nié par la révélation.
Tandis que ce qui n’est ni affirmé ou nié, nous devons nous arréter a son sujet, sans le nier ni l'aftirmer, pour
éviter de nier ce qui est vrai ou d’affirmer ce qui est faux. Il est donc interdit de nier qu'Allah est un corps,
comme il est interdit d’affirmer qu’Allah est un corps. Mais si I'on analyse le sens, on affirme le sens qui est
vrai et on nie le sens qui est faux. Par exemple, le terme « Jism » peut vouloir dire : I-Le corps qui est composé
de parties et de membres. 2-Ou ce qui est décrit par des attributs, qui se tient par lui-méme, qui est séparé
des autres, qui est au-dessus de Son tréne, qui peut étre pointer du doigt et vers qui nous levons nos mains.
Le premier sens est faux en ce qui concerne Allah, tandis que le deuxiéme sens est vrai, puisqu’il est supporté

par le Qor’an et la Sounnah.

Tash-biih : Clest faire une ressemblance entre la créature et le Créateur ou croire que le Créateur ressemble
aux créatures dans Son étre ou dans Ses noms et Ses attributs. C'est une forme de mécréance. Toutefors, il
faut savoir que méme si un sens commun existe entre les attributs d’Allah et les attributs des créatures, ce
sens commun n’implique en aucun cas une comparaison dans la réalité de ces attributs. La ressemblance dans
le sens commun n’existe que dans le sens absolu, avant qu'ils ne soient attribués a leur sujet. Une fois attribués
a leur sujet I'attribut devient distinct et différent. Par exemple, la vie est un attribut, mais il devient différent
a partir du moment ot on l'attribue soit au Créateur ou a la créature. Nous dirons donc a ce moment que la
vie du Créateur est différente de la vie des créatures. Nous disons donc qu'il n’y a rien dans ce qu'Allah et

son messager ont mentionné comme noms ou attributs divins dans le Qor’an et la Sounnah qui puisse

49




constituer une forme quelconque de Tash-bith. Car rien n’est comparable a Allah. Cependant, pour les gens
de Kalam, le simple fait d’affirmer a Allah les attributs divins qui sont mentionnés dans le Qor’an et la
Sounnah représente pour eux une forme de Tash-biih. Il y a une distinction entre Le Tam-thiil et le Tash-
biih. Ce qui est nié dans les textes, c’est le Tam-thiil, tandis que le terme Tash-biih n’est pas mentionné dans
les textes et par conséquent il est plus ambigu, comme le Tajsim. C'est pourquoi certains parmi les gens de

Bid'ah I'utilisent pour tenter de nier les attributs divins qui sont dans la révélation.

Point important : Certains parmi les négateurs des attributs traduisent le terme Tash-biih ou Tajsim par le

mot anthropomorphisme, qui signifie 'attribution de caractéristiques du comportement ou de la morphologie
humaine a d'autres entités comme des dieux, des animaux, des objets, des phénomenes, des idées. (du grec
ancien &vOpwmog / anthrOpos (« étre humain ») et poper} / morphé (« forme »). Wikipedia. Or ce qui est
interdit en Islam, ce n’est pas uniquement de faire de I'anthropomorphisme ou de I'anthropothéisme, mais
cest de comparer Allah a sa créature, que ce soit un humain ou un animal ou une autre créature. Cette

traduction est donc incompléte et insuffisante.

50




Table des matiéres

Introduction du traducteur ...5

Seule la croyance des Salafs représente Ahlous-Sounnah wal-Jamaa'ah... 5

Le Taw-iil et le Tafwiid font partie des méthodes des gens de Bid’ah ...6

Définition du mot Ta-wiil ...9

I-Le Ta-wiil dans le sens du Tafsir, c’est-d-dire : explication et interprétation... 9

2-Le Ta-wiil dans le sens de la réalité vers laquelle retourne une parole, ou sa réalisation ...9

3- Le Ta-wiil dans le sens de détourner le mot de son sens le plus évident vers un sens moins probable ...10
Conditions a respecter pour que ce type de Ta-wiil soit valide ...IT

Les divers degrés d’égarement des gens du Ta-wiil ...I1

La position des Salafs au sujet des attributs divins...12

L’historique de I'introduction du Ta’tiil dans la Oummah...14

Les 4 Imams sont innocents de la secte des Ash'ariyyahs et des Maatouridiyyahs ...IS

Conclusion de I'introduction ...18

Début de I'ouvrage du Sheikh ‘Arafaat...19

Premiére question : Les Sahabahs ont-ils divergés au sujet de la ‘Agidah?...21

Deuxiéme question : Ibnou ‘Abbaas a-t-il fait le Ta-wiil de I'attribut de la jambe (As-Saaq)?... 25
Troisiéme question : ‘Ali, Ibnou Mas’oud, Abou Moussa et Oumm Salamah ont-ils fait le Ta-wiil2...29
Quatri¢me question : L'Tmam Ahmad a-t-il fait le Ta-wiil de certains attributs?... 35

Cinquiéme question : La position des gens de la Sounnah au sujet de celui qui fait le Ta-wiil.... 39

Sixiéme question : Est-il permis de mentionner les versets et les Hadiths au sujet des attributs au commun
des musulmans? . ..43

Glossaire. . .47

51




